
“قسيب” و“قلالي”
وحدات شعرية

في كتابين متلاصقين

فيلم الرسوم المتحركة

“الصفارة”
صرخة احتجاج ضدّ الحرب 

ـ الإيرانية العراقية ـ

الرأس المقطوع
في الفن العراقي 

المعاصر

في المختبر المسرحي

الفكرة العامّة
استقراء العرض

المأمول وجزئياته

قراءة في كتاب آلان وودز

الحضارة  والبربرية
تطور المجتمع البشري 

والنظر ة الماركسية

رئيس التحرير مفيد الجزائري N
o

. 1
7

6

altareek althakafi

820
لوحات العبودية

لمحة واقعية 
ها زائفة

ّ
لكن

2424

22

13

من لحظة بدء الحوار، وجدت أن الدخول في عالم القصة والرواية خير 
خطوة تكشف عن عالم الكاتب والباحث الراحل ناجح المعموري،  ذلك 
لأنهّ ابتدأ بتوظيف الأساطير في النص السردي مبكراً، أو لنقل وصل حدّ  
أسطرة الواقع. لهذا رأيت أن أبدأ معه الحوار من هذه النقطة تحديدًا، 

فمن أجل الدخول إلى العناصر التي تشكّل نصه السردي، لابد من المرور 
على أهم ما يميز بنية نصوصه، ألا وهي الأساطير، وكيف ينظر إليها من 
منطق كونها متناً يُعين النص على النهوض موضوعيا ً وفنيًا؟ ومحفة من 

شانها إضفاء الوضوح والغموض معًا.

مقاهي بغداد

شارع الرشيد.. 
الذاكرة وروح المدينة

سرى الحدّاد ورندة فخري

اختلاط واقع الكتابة بأحلام الرسم

د. شاكر كتاب:

لمن يكتب الأدباء؟
لمن تولد القصائد؟ 

22

21

د. فاضل سوداني يكتب عن:

إبراهيم جلال.. غربة 
الفنان في وطنه

سبارتاكوس
ممثل حقيقي لثورات 

العبيد والطبقة العاملة

1818

10

1212

علي حسن الفواز: 

المابعد.. أزمة السياسة   
    والنظام السياسي

9

16

“آخر امرأة على الأرض”

شعرية السرد 
وإشكالية التجنيس

الذاكرة والوجدانالذاكرة والوجدان6

أمنية لم تتحققأمنية لم تتحقق  
رحل النادب وبقي المندوب عليهرحل النادب وبقي المندوب عليه

كتب جاسم عاصي

 191November 2026 19 كانون الثاني/ نوفمبر

44



.

�ضوء�ضوء

معرض للمخطوطات 
النادرة وأدوات تحقيقها 

الطريق الثقافي ـ خاص
العربية، أقامت دار  للغة  العالمي  باليوم  احتفاءً 
المخطوطات  معرضًا شمل  العراقية  المخطوطات 
النادرة في اللغة العربية وآدابها عبر العصور ، مع 
والفهرسة   ، والترميم  الصيانة  وأساليب  أدوات 
إلى  بالإضافة   ، قة  المحقَّ والمخطوطات  الرقمية، 
لوحات في الخط العربي. يأتي المعرض بعد تحقيق 
 47000 شمل  الذي  الرقمي  التصوير  مشروع 
ةٌ قياسية، مع إنشاءِ خزانةٍ وطنيةٍ  مخطوطة في مدَّ

جديدة للحفظ، وفق المواصفات العالمية.

ومؤتمر عن المخطوطات 
بين التراث والحداثة

الطريق الثقافي ـ خاص
»مؤتمر  مؤخراً  بغداد  العاصمة  في  انعقد 
والحداثة«  التراث  بين  العربية  المخطوطات 
العراقي وبمشاركة عدد  العلمي  المجمع  بإشراف 
من الجامعات العراقية والعربية، في إطار الجهود 
العربي  بالمخطوط  الاهتمام  تعزيز  إلى  الرامية 
وصيانته علميا وثقافيا، وتسعى دار المخطوطات 
العراقية إلى توسيع آفاق الانفتاح والتواصل مع 
العراق  داخل  والجامعات  والمؤسسات  المراكز 
وخارجه بهدف تشجيع الباحثين وطلبة الدراسات 
العلمي للمخطوطات  التحقيق  العليا على تبني 

بوصفها مادة لبحوثهم الأكاديمية.

 التباحث مع بعثة الاتحاد 
الأوروبي بشأن قانون الآثار

الطريق الثقافي ـ خاص
ألتقى وفد من الهيئة العامة للاثار والتراث بعثة 
تشاورية  جلسة  في  الاستشارية  الاوربي  الاتحاد 
نظمتها البعثة بشأن موضوع تعديل قانون الآثار 

والتراث رقم 55 لسنة 2002.
الاطر  وضع  اهمها  عدة  محاور  الاجتماع  تناول 
المشورة  تقديم  مجال  التعاون في  العامة لاوجه 
من خلال نقل تجارب الدول التي تعرض موروثها 
حدث  لما  المماثلة  التحديات  هي  وما  للخطر، 
للموروث الرافديني، بغية اطلاع الفريق الوطني 
على تلك التجارب وسبل توظيفها بما يخدم بلورة 
المذكور  القانون  تعديل  لبنود  الأفكار  وصياغة 

خدمة لقطاع الاثار والتراث في العراق.

على الرغم من شهرته المستحقة 
كقائد ثوري عظيم وأحد أبرز 

جنرالات العصور القديمة، إلا أن 
الكثير لا يُعرف عن سبارتاكوس 

الإنسان. فالتاريخ دائماً ما يُكتب 
من قِبل المنتصرين، ولا يسُمع 

صوت العبيد عبر القرون إلا من 
خلال روايات الظالمين. 

المعلومات القليلة المتوفرة لدينا 
مستقاة من روايات كتبها أعداؤه 

اللدودون. جميع السجلات 
التاريخية الباقية كتبها مؤرخون 
رومانيون، ولذا فهي معادية له، 

وغالبًا ما تكون متناقضة.
وصلتنا أسماء قادة آخرين للثورة، 

مثل كريكسوس، وكاستوس، 
وجانيكوس، وأوينوماوس، 

وهم مصارعون من بلاد الغال 
وجرمانيا. لكن لا يُعرف عنهم 

إلا القليل. فالتاريخ يكُتب دائماً 
بواسطة مؤرخين يعكسون بدقة 

مصالح الطبقة الحاكمة ونفسيتها 
وتحيزاتها الطبقية. إن محاولة 

فهم سبارتاكوس من هذه المصادر 
أشبه بمحاولة فهم ماركس ولينين 

من خلال كتابات أعداء الثورة 
الروسية البرجوازيين المليئة 

بالافتراءات. ومن خلال هذه 
المرآة المشوهة، لا يمكن للمرء 

إلا أن يلتقط لمحات خاطفة من 
حقيقة سبارتاكوس.

يكتب امؤرخ الروماني بلوتارخ:
“واحتلوا موقعًا حصينًا، واختاروا 

ثلاثة قادة، كان سبارتاكوس 
رئيسهم، وهو من التراقيين، إحدى 
القبائل البدوية، رجلٌ ليس فقط 
ذو عزيمةٍ عالية وشجاعةٍ فائقة، 

بل أيضًا ذكيٌّ ولطيفٌ يفوق 
مكانته، وأقرب إلى اليونانيين من 

أبناء وطنه”.
تظُهر هذه الكلمات، الصادرة عن 
عدو، سبارتاكوس بصورةٍ إيجابية، 

الأمر الذي يستدعي تفسيراً. وهذا 
التفسير ليس صعبًا. فالرجل الذي 

هزم جيشًا رومانيًا تلو الآخر، 
وأخضع الجمهورية الرومانية، لا 
بد أن يتمتع بصفاتٍ استثنائية. 

وبهذا فقط استطاع المؤرخون 
الرومان أن يتقبلوا حقيقة أن 

“مجرد عبيد” قد هزموا جحافلهم 
التي لا تقُهر.

يحاول مؤرخون رومانيون آخرون 
تصويره على أنه من سلالةٍ ملكية، 

للسبب نفسه تمامًا. ويقُال أنهّ 
كان يتمتع بصفاتٍ خارقة. وإن 

زوجته كانت كاهنة، وهكذا 
دواليك. كل هذا جزءٌ واضح من 

الدعاية الرومانية التي تهدف 
إلى تصوير سبارتاكوس كشخصيةٍ 

استثنائية، وبالتالي محاولة 
تخفيف الشعور بالعار والإذلال 

الذي انتاب الطبقة الحاكمة بعد 
هزيمتها على يد عمال المزارع 

وخدم المطابخ والمصارعين.
لا تزال أصول سبارتاكوس 

الحقيقية غامضة، إذ تختلف 
المصادر القديمة حول موطنه، 

مع أنه يُرجّح أنه من تراقيا 
)بلغاريا حاليًا(. ويبدو أنه تلقى 
تدريبًا عسكريًا واكتسب خبرة، 
وربما انضم إلى الجيش الروماني 

كمرتزق. ويذكر بلوتارخ أيضًا 
أن زوجة سبارتاكوس، وهي 

)نبية( من القبيلة نفسها، كانت 
مستعبدة معه. على أي حال، فقد 
استُعبد وبيع في مزادٍ علني لمدرب 

مصارعين في كابوا، وبعد ذلك، 
نظراً لقوته، أصبح مصارعًا”.

ثورة المصارعين
في زمن ثورة سبارتاكوس، كانت 

الجمهورية الرومانية تدخل 
فترة اضطرابات ستنتهي بحكم 

الأباطرة. كانت الأراضي الرومانية 
تتوسع شرقًا وغرباً؛ وكان بإمكان 
الجنرالات الطموحين أن يصنعوا 
اسمًًا لأنفسهم بالقتال في إسبانيا 
أو مقدونيا، ثم يشقوا طريقهم 

السياسي في روما. كانت روما 
مجتمعًا عسكرياً، وكانت المعارك 

تقُام في إطار الترفيه الذي اكتسب 
شعبية كبيرة آنذاك، وهو قتال 

المصارعين. وبينما كان المصارعون 

أربعة أفلام عربية تترشح لأوسكار أفضل فيلم أجنبي للعام 2026
الطريق الثقافي ـ وكلات

تأهلت أربعة أفلام عربية ضمن قائمة الأفلام المنافسة على جائزة أوسكار أفضل فيلم أجنبي للعام 2026، من بينها أفلام لمخرجين 
من تونس وفلسطين والعراق، وضمت القائمة الأولية، التي تشمل 15 فيلما من أوروبا وآسيا وأمريكا الجنوبية من أصل 86 عملا 
استوفى شروط المنافسة في الدورة الثامنة والتسعين، أفلام “كعكة الرئيس” للمخرج العراقي حسن هادي، و“صوت هند رجب” 
للمخرجة التونسية كوثر بن هنية، و“اللي باقي منك” للمخرجة الأمريكية من أصل فلسطيني شيرين دعيبس، و“فلسطين 36” 

للمخرجة الفلسطينية آن ماري جاسر. وسينُظم حفل توزيع الجوائز في 15 آذار/مارس من العام الجاري بمدينة لوس أنجلس.

نمطنمط02

سيسيليا. ر. غونزالو
ترجمة: الطريق الثقافي

في القرن الأوّل قبل الميلاد، هدد عبدٌ يدُعى سبارتاكوس قوة روما. كان سبارتاكوس )حوالي 
109 ق.م ـ 71 ق.م( قائدًا )أو ربما أحد القادة( لانتفاضة العبيد الهائلة المعروفة باسم حرب 
العبيد الثالثة. تحت قيادته، تحولت مجموعة صغيرة من المصارعين المتمردين إلى جيش 
ثوري ضخم، بلغ تعداده حوالي 100,000 جندي، حتى أن الأمر تطلب استخدام كامل قوة 

الجيش الروماني لسحق الثورة.

N
o

. 1
7

6

نموذج حقيقي لثورات العبيد   

حركة أنتيفا Antifa هي حركة سياسية يسارية مناهضة للفاشية والعنصرية. وهي 
عبارة عن مجموعة لامركزية من الجماعات المستقلة في الولايات المتحدة. يشمل نشاط 
المباشر، مثل حملات الملصقات والمنشورات،  السياسي أساليب سلمية للعمل  أنتيفا 
والتضامن المتبادل، والخطابات، ومسيرات الاحتجاج، والتنظيم المجتمعي. كما يستخدم 

حركة أنتيفا 
Antifa

سبارتاكوس 
ممثلا للطبقة العاملة 

في العصور القديمة

المخرج حسن هادي

ً



.

متحف دائم لـ “رسام 
الثورة” البوليفية

الطريق الثقافي ـ  وكالات
بوليفيا  في  للفنون  الوطني  المتحف  خصّص 
)MNA(، معرضًا دائماً للفنان ميغيل ألانديا، 
المعروف بـ “رسام الثورة”، وأحد أبرز ممثلي 
الذيين استخدموا أعماله  اليساريين،  المثقفين 
أجل  ومن  الديكتاتورية  ضد  للنضال  كأداة 

التغيير والحريَّة.
يضم المعرض أعمال الفنان التي تصوّر نضالات 
المهمشين في القرن العشرين في بوليفيا، على 
وجدارياته  اعماله  من  الكثير  أن  من  الرغم 
الديكتاتورية،  عهد  في  الحرق  من  تنج  لم 
واختفى الكثير منها، بعد أن أمر الجنرال رينيه 
باريينتوس، بتدميرها، لاسيّما تلك المعروضة 
على  المختصّون  عمل  وقد  العامة.  المباني  في 
التي  الجدارية  اللوحات  بعض  بناء  إعادة 
الرسومات  إلى  استنادًا  هُدمت،  أو  أزُيلت 
والدراسات التحضيرية والمصغرات التي تركها 

الفنان في مشغله.

صدور العدد الفصلي الجديد من مجلة “المورد” عن دار الشؤون الثقافية
الطريق الثقافي ـ وكلات

صدر عن دار الشؤون الثقافية العامّة ببغداد، العدد الفصلي الثالث من مجلة “المورد” المجلد الثاني والخمسون، وتضمن مجموعة 
من البحوث المهمة، من بينها: معاني التحويل في الأسلوب القرآني، الحريَّة في الحضارات القديمة، المقامات العُمانية، من ابنِ دُريد  
حتى عصرنا الراهن، وبين الذاتية والموضوعية في التراث النقدي العربي. كما تضمن العدد تحقيقات لمخطوطات في اللغة والشعر، 
منها “أصناف الحروف” للملا محسن بن محمد القزويني، و“شعر بدران بن صدقة المزيدي”، و“شعر شمس الدين المزين 
الدمشقي”، و“قصيدة في رثاء ديك” لأبي الفرج الأصفهاني. بينما تضمن باب “المراجعات” عدداً من البحوث المهمة، منها ملفات 
الكندي في أقدم ثبََتٍ عربّي، والأغاني كتابُ الكتُب، ومنصور الفوائد الصغانية في العباب الزاخر. أما باب “المقالات المستحدث” فضم 

مقالتين هما: وهج الروح في أشعار جلال الدين الرومي، والتعريب وأهميته في توسّع المعُجم العربّي. 

الناجحون يُعدّون قدوة، إلا أن 
مكانتهم الاجتماعية لم تكن أعلى 
بكثير من مكانة المدانين؛ بل إن 
بعض المصارعين كانوا مجرمين 
مدانين. وكان آخرون عبيدًا. في 

ذلك الوقت، كانت العبودية تمثل 
ما يقرب من ثلث سكان إيطاليا. 

كان العبيد عرضة لعقوبات قاسية 
وتعسفية من أسيادهم؛ وبينما كان 

يُطبق حكم الإعدام على الرومان 
الأحرار نادرًا )وينُفذ بطريقة 

إنسانية(، كان يُصلب العبيد بشكل 
روتيني.

تلقى سبارتاكوس تدريبه في 
مدرسة المصارعة )لودوس( قرب 
كابوا، التي كانت تابعة لشخص 

يدُعى لينتولوس باتياتوس. وهناك، 
في العام 73 قبل الميلاد، قاد 

سبارتاكوس ثورةً شارك فيها 78 
مصارعًا، حيث تغلبوا على حراسهم 

وفروا هاربين. وهكذا، مسلحين 
بالسكاكين الموجودة في متجر 

الطباخ وعربة مليئة بالأسلحة 
استولوا عليها، فرّ العبيد إلى سفوح 

جبل فيزوف، بالقرب من مدينة 
نابولي الحالية. شجعت أنباء 

الهروب آخرين على اللحاق بهم. 
وسرعان ما انضم تدفق مستمر 
من عبيد الريف إلى المتمردين، 

الذين بدأ عددهم يتزايد. اجتاحت 
المجموعة المنطقة، وتزودوا بالطعام 

والمؤن من المزارع. وهكذا بدأوا 
بتحقيق انتصارات صغيرة، قادتهم 

إلى انتصارات أكبر. 
يكاد المرء يتخيل نشوة تلك 

الانتصارات المبكرة، والفرحة التي 
غمرت المصارعين حين تخلوا عن 

زيّهم المكروه، وارتدوا زيّ الجنود 
الحقيقيين، لا زيّ العبيد. تكشف 
هذه التفاصيل الصغيرة عن شيءٍ 

أهم بكثير من الأسلحة والمعدات، 
فهي تكشف عن ثقة متنامية، 

ورفض ليس فقط لدولة العبودية، 
بل لعقلية العبودية نفسها. نرى 
الشيء نفسه في كل إضراب وكل 
ثورة عبر التاريخ، حيث ينتفض 

العمال العاديون ـ أحفاد العبيد ـ 
ويبدأون بالتفكير والتصرف كرجال 

ونساء أحرار.
في البداية، لم تقُدّر السلطات 

الرومانية سبارتاكوس حق قدره كما 
فعل المعلقون اللاحقون. لم يكلف 
مجلس الشيوخ نفسه عناء إرسال 

فيلق لقمع المتمردين، بل أرسل 
قوة ميليشيا قوامها حوالي 3000 
جندي بقيادة البريتور كلاوديوس 

غلابر. من الواضح أنهم عدّوا 
الأمر مجرد عملية أمنية بسيطة 

يمكن التعامل معها بسهولة. 
ظنوا أن هذا العدد سيكون كافيًا 
لقمع عدد قليل من العبيد سيئي 
التسليح. لكن معسكر سبارتاكوس 

أصبح نقطة جذب للعبيد من 
المناطق المحيطة، وانضم إليه آلاف 
منهم. على عكس الجنود الرومان 
وضباطهم، كان العبيد يخوضون 
معركة يائسة من أجل البقاء. في 
المقابل، استهان القادة الرومان 

بالعدو وتهاونوا بشكل مفرط في 
البداية.

الأسطورة والحقيقة
استمرت أسطورة سبارتاكوس 

طويلاً بعد وفاته، ولا تزال 
ذكراه حيّةً كرمزٍ لقوة الجماهير 

المضطهدة في مواجهة ظالميها. فهي 
تحتفظ بكامل قوتها، ومصدر إلهام 

لكل من يناضل اليوم من أجل 
حقوقه. ليس من قبيل المصادفة أن 

روزا لوكسمبورغ وكارل ليبكنخت 
اتخذا اسم الثوري الروماني 

أثناءل الحرب العالمية الأولى عند 
تأسيسهما الرابطة السبارتاكية. 

وكان كارل ماركس أيضًا من أشد 
المعجبين بسبارتاكوس، إذ وصفه 

بأنه بطله، مشيراً إليه بأنهّ “أروع 
ما أنجبته العصور القديمة”. في 

رسالةٍ إلى إنجلز بتاريخ 27 شباط/ 
فبراير 1861، يقتبس ماركس لأنجلز 

في تلك الرسالة نصًا من كتاب 
“الحروب الأهلية في روما”، يقول: 
“يبرز سبارتاكوس كأعظم شخصية 

في التاريخ. قائدٌ عظيم، ذو خُلُقٍ 

03
altareek althakafi

نبيل، وممثلٌ حقيقي لطبقة 
البروليتاريا في العصور القديمة”. 

)ماركس وإنجلز، الأعمال 
الكاملة، المجلد 41، ص 265(. 
ويصعب على أي شخصٍ لديه 

أدنى معرفةٍ بالتاريخ أن يخُالف 
هذا التقييم. لقد أصبحت 

شخصية سبارتاكوس، وثورته 
العظيمة، مصدر إلهامٍ للعديد 

من الكتُّاب الأدبيين والسياسيين 
المعاصرين. كتب هوارد فاست 

روايةً شهيرةً عن هذه الثورة. 
واقتبس ستانلي كوبريك لاحقًا 

رواية هوارد فاست ليُخرج 
فيلمه الرائع “سبارتاكوس” 

1960. وفي كتابه “سبارتاكوس”.
هل كان سبارتاكوس نذيراً مبكراً 

للشيوعية؟ في روايته، يضع 
هوارد فاست الكلمات التالية 

على لسان قائد العبيد: “كل ما 
نأخذه، نملكه جميعًا، ولن يملك 

أحد شيئًا سوى سلاحه وملابسه. 
سيكون الأمر كما كان في الأزمنة 

القديمة”. لا أعلم من أين 
استقى فاست هذه الفكرة، لكن 

ليس من المستبعد وجود نوع 
من الأفكار الشيوعية والمساواة 

البدائية في ذلك الوقت.

مصدر إلهام
إن مشهد هؤلاء الرجال والنساء 
الأكثر اضطهادًا وهم ينتفضون 

حاملين السلاح، ويلحقون هزائم 
متتالية بجيوش أعظم قوة في 

العالم، هو من أكثر المشاهد إثارة 
للدهشة. نعم في نهاية المطاف، 
أجهضت انتفاضة سبارتاكوس.  

لكن هذه الصفحة المجيدة 
من التاريخ ستبقى خالدة، ما 
دام حب الحقّ والعدل يحرك 
الرجال والنساء، ليتردد صدى 
هذه الانتفاضة العظيمة عبر 

القرون، ولا تزال مصدر إلهام 
لمن يواصلون النضال من أجل 

عالم أفضل.

يوم مارتن لوثر كينج هو يوم سنوي في الولايات 
الفدرالية،  الأعياد  وأحد  الأمريكية  المتحدة 
السياسي  والناشط  الزعيم  بذكرى  فيه  يحتفل 
مارتن لوثر كينغ، ويصادف يوم الإثنين الثالث 
يناير في كل عام، وهو  الثاني/  من شهر كانون 
يوم ولادته. أعلنه الكونغرس العام 1994 داعيًا 
لأن  والشرائح  الأطياف  جميع  من  الأميركيين 
في  للمساعدة  ومجهودهم  بوقتهم  يتطوعوا 

تحقيق رؤيا كينغ بقيام »مجتمع المحبين«.
في  بارز  زعيم  وهو  كنغ،  لوثر  مارتن  ناضل 
أجل  من  الأمريكية،  المدنية  الحقوق  حركة 
إنهاء التمييز العنصري في وسائل النقل العامّة 
وتحقيق المساواة العرقية في الولايات المتحدة. 
شارك كينغ وقاد مسيرات من أجل حق السود 
في التصويت، وإلغاء الفصل العنصري، وحقوق 
العمال، وغيرها من الحقوق المدنية الأساسية، 
في   1963 العام  في  مسيرة  تنظيم  في  وساعد 
»لدي  الشهير  خطابه  ألقى  حيث  واشنطن، 

حلم« على درجات نصب لنكولن التذكاري.

يوم مارتن لوثر كينغ 
داعية الحقوق المدنية

البعض تكتيكات تتضمن النشاط الرقمي، وكشف المعلومات الشخصية. ويهدف أنصار الحركة إلى مكافحة المتطرفين اليمينيين، بمن فيهم النازيون 
الجدد والمتعصبون للبيض. يتبنى الأفراد المنخرطون في الحركة آراء مناهضة للسلطوية والرأسمالية. أغلبية الأفراد المنخرطين في حركة “أنتيفا” هم 
من الشيوعيون والاشتراكيين، على الرغم من مشاركة بعض الديمقراطيين الاجتماعيين فيها أيضًا. اسم أنتيفا وشعارها مستوحيان من حركة “أنتيفا” 

الألمانية اليسارية التي نشطت ضد النازية في أربعينيات القرن الماضي، باعتبارها النواة الأولى لجماعات “أنتيفا” الحديثة في الولايات المتحدة.

 191November 2026 19 كانون الثاني/ نوفمبر



04
N

o
. 1

7
مقـتربات فكريـةمقـتربات فكريـة6

علي حسن الفواز

الما بعد.. الما بعد.. 
أزمة السياسة والنظام السياسي

خطورة اطروحات 
الـ “مابعد” أنها 
اعادتنا الى ازمة 
قراءة الحداثة ذاتها، 
ولكل ما علق بها 
من إشكالات معرفية 
وتاريخية، ومن 
أوهام اغرقت الفكر 
السياسي بكثير من 
السرديات الكبرى

خطورة اطروحات الـ “مابعد” أنها 
اعادتنا الى ازمة قراءة الحداثة ذاتها، 

ولكل ما علق بها من إشكالات 
معرفية وتاريخية، ومن أوهام 

اغرقت الفكر السياسي بكثير من 
السرديات الكبرى، وبما نتج عنها من 

تعقيدات ايديولوجية واصلاحية، 
وعلى نحوٍ جعل من فكرتي التقدم 

التعالي من اكثر افكارها تعقيدا، على 
مستوى النظر الى علاقتها بالمركزيات 

الحاكمة، وعلى مستوى تمثيلها 
لما هو مضمر فيها من هيمنات 

للسلطة والايديولوجيا والخطاب 
والهوية.

ما صنعته الحداثة بدا أكثر خطورة 
في تحوله الى “سردية كبرى” والى 

عقدة كبيرة، والى تاريخ من الصعب 
التخلص من اعبائه وتمثلاته، والى 

ممارسات جعلت من الأفكار امام 
توصيفات مفارقة، تخص علاقتها 

الإشكالية بالتاريخ والفلسفة 
القديمة، مثلما تخص علاقتها بالنظام 
العالمي الذي بدأ يتشكل على أساس 
ولادة مركزيات جديدة، مثل مركزية 

رأس المال، ومركزية الأيديولوجيا 
ومركزية العلم، وباتجاه أسبغ 

على تلك ما يشبه الأوهام، أوهام 
الحكاية والبطل المركزي، وأوهام 
الأمة والجندر والهوية والسياسة 

والسوق والجسد.
 قد يكون خيار تقويض الأوهام 

تحديا فائق الخطورة للحداثة، 

بوصف أن هذا التقويض يخص 
الميتافيزيقيا، لكنه لم يكن بريئا، لأنه 

دفع الى بروز قوة مضادة، قوة لها 
تمثلات انثربولوجية وعرقية مارست 

وظيفة استعادية لا تقل خطورة، 
مثل استعادة مركزية الغرب 

والاستعمار وأوربا والعقل والجنس 
الأبيض والمسيحية، وهي قضايا 
تكرست عبرها هيمنات جديدة 
لمركزية العقل والعلم والخطاب 

والدولة/ التاريخ بتوصيف هيغل.
ما بعد الحداثة لا يعني تقويض 

تلك المركزيات، بقدر ما يعني 
اصطناع أوهام جديدة لها، حيث 

بطولة الفرد الأبيض، وبطولة 
المدينة الكوزموبوليتية، تلك 

تجعل من التنوع والتعدد خاضعا 
لسلطة “العراب” والجنرال، ومدير 
الشركة العابرة للقارات، وصاحب 

البنك، الذي يجعل من سلطته 
وسلطة مؤسسته نظيرا لتوصيف 
“البطل الثقافي” بوصفه العولمي 

والخوارزمي، أو ب”الفاشي الجديد 
بتوصيف ماركوس، أو ربما “الأمير 
الجديد” بتوصيف غرامشي الذي 

جعله نظيرا للمثقف العضوي، 
وهو مثقف تخيلي وليس واقعيا، 

لأن ممارسة الثقافة تعني ممارسة 
السلطة، وأن إعادة تعريف الأفكار 

في سياق استعمالاتها الجديدة 
تقتضي وجود القوة والبيئة والنظام 

والسياسة، وهذه أدوات ووسائط 
لا يمكن للمثقف أن يمتلكها خارج 

السلطة، وخارج مجال إدارة 
السياسات الحاكمة، بما فيها إدارة 

سياسة الثقافة بعيدا عن مثالية 
افلاطون، ومعيارية منطق ارسطو، 

فكلا الأمرين لم يعودا صالحين 
للنقاش، ولا للإجراء.

وضعت اطروحات ما بعد الحداثة العالم امام مفارقة ثقافية، وربما امام صدمة تاريخية 
ومعرفية، فبقدر ما أثارته من أسئلة تعُنى بعلاقة هذه “الما بعد” بالاختلاف والمغايرة، وبتمثيل 

الثقافات الجديدة، فإن انعكاسها على إدارة شؤون السياسة والعلاقات العامة بدا أكثر اثارة، 
وأكثر مفارقة، بسبب ارتباطه بإعادة توصيف المفاهيم التي تشتغل في انساق الفلسفة والنقد 

والديمقراطية والدولة والهوية. 



05
altareek althakafi

“المُنحة” المالية 
بين الأمزجة والتشريع

الإإفتتاحيةالإإفتتاحية

الهويَّة  لبناء  الأساسية  الأعمدة  أحد  الثقافة  كانت  لطالما 
الوطنية وتعزيز الوعي المجتمعي، إلا أنهّا في العراق ما تزال 
تعاني من إهمال واضح من قبل الحكومات المتعاقبة. فعلى 
الرغم من الإرث الحضاري العريق الذي يمتد لآلاف السنين، 
لم تحظَ الثقافة بالدعم المؤسسي والمالي الذي يليق بمكانتها 
الحروب  من  عقود  بعد  المجتمع  بناء  إعادة  في  ودورها 

والأزمات.
يتجلى هذا التقصير في ضعف تمويل المؤسسات الثقافية، 
والمكتبات  السينما  ودور  للمسارح  التحتية  البنى  وتهالك 
لدعم  الجادّة  الاستراتيجيات  غياب  عن  فضلاً  العامة، 
الكتّاب والفنانين والمثقفين. كما أنّ وزارة الثقافة غالبًا ما 
تُُمنح ميزانيات محدودة لا تمكنّها من أداء مهامها الحقيقية 

في رعاية الإبداع وحماية التراث.
أساليب  اعتماد  يتطلب  لا  العراقية  بالثقافة  النهوض  إنّ 
عشوائية من شأنها الحطّ من كرامة المثقف، وجعله تابعًا 
يتسقط أخبار المنحة المالية، بدافع العوز والفاقة، بل يتطلب 
إرادة حكومية وتشريعية حقيقية تؤمن بأن الاستثمار في 
الثقافة ليس ترفًا، بل ضرورة وطنية لبناء مجتمع متماسك، 
واعٍ، وقادر على مواجهة التطرف والانقسام. من دون ذلك، 
الطاقات  وستظل  مهددًا،  العراقي  الثقافي  الإرث  سيبقى 

الإبداعية معطلة أو مهاجرة.
لقد خضعت الثقافة، منذ تأسيس النظام السياسي الجديد، 
للمحاصصة والتسييس، فأصبحت المواقع الثقافية مكافآت 
حزبية، لا منابر للإبداع والمعرفة. وبدل أن تحمي الدولة 
حريَّة التعبير، أصبحت تتعامل مع المثقف بوصفه مصدر 

إزعاج أو تهديد، لا شريكًا في بناء الوعي العام.
المشهد  تراجع  فقط  يعني  لا  الإهمال  هذا  استمرار  إن 
والتطرف  الجهل  أمام  واسعًا  الباب  يفتح  بل  الثقافي، 
والانقسام المجتمعي. فالدولة التي تهمل ثقافتها إنما تحكم 

على مستقبلها بالفراغ. 
لطالما طالبنا، من هذا المنبر، بضرورة إداراك هذه الإشكالية 
البرلمان  في  والإعلام  الثقافة  لجنة  تتحمل  وأن  المعقدة، 
المجلس  تأسيس  قانون  تشريع  في  مسؤولياتها  العراقي، 
الأعلى للثقافة، ممثلا لجميع المنظمات والاتحادات الثقافية، 
وأن تخُصص له ميزانية سنوية مستقلة ذات بند واضح في 
الميزانية العامّة للدولة، أسوة بأغلب الدول المتحضرة، من 
أجل تجنيب المثقف العراقي ومنظماته الإذلال والمطالبة 
المستمرة لصرف المنح والهبات غير المؤطرة بقوانين واضحة، 

وعرضة لأهواء المسؤولين وأحزابهم وتكتلاتهم.
لم يعد الحديث عن دعم الثقافة في العراق ممكنًا من دون 
المطالبة الصريحة بتأسيس صناديق وطنية مستقلة لتمويل 
النشاط الثقافي، بوصفها خطوة عاجلة لا تحتمل التأجيل. 
نتيجة  بل  إدارية،  صدفة  ليس  الصناديق  هذه  فغياب 
مباشرة لسياسات حكومية تفتقر إلى الإيمان بدور الثقافة 

وتتعامل معها كترف يمكن الاستغناء عنه.
إن ترك المثقف والفنان والمؤسسات الثقافية تحت رحمة 
يعني  الهزيلة،  الموسمية  المنح  صرف  أو  السياسي،  المزاج 
خنق الإبداع بشكل متعمد. فالدعم الثقافي في العراق ما 
يزال أسير الروتين، والمحسوبية، والقرارات المرتجلة، في حين 
أن صناديق الدعم، إذا ما أسُست على أسس مهنية وشفافة، 
قادرة على خلق بيئة مستدامة للإنتاج الثقافي، وتأمين حالة 
من التكافل الاجتماعي للمثقفين بعيدًا عن الابتزاز الحزبي 

والتدخلات الضيقة.
عن  سواء  الحل،  هذا  تجاهل  الحكومي على  الإصرار  بناء 
خوف  عن  يكشف  مقصود،  تعمد  عن  أو  أوغفلة،  جهل 
ضمني من الثقافة الحرة، المستقلة، غير الخاضعة للوصاية.

 
السياسة ومفارقة الثقافة

لا يوجد تقاطع حقيقي ما بين السياسة 
والثقافة، فالغرب الذي يحكم العالم 
يتكىء على توتير هذه الثنائية، من 
منطلق تنشيط وظيفتها في صياغة 

الأفكار التي تغُذي السياسة، وفي صياغة 
السياسة التي تمنح الأفكار الثقافية قوة 

الاستعمال والبقاء والتداول.
توصيف هذه المفارقة لا تعني إيجاد 

نوع من التوافق الملُفّق، بقدر ما تعني 
التوافر على مجموعة من الإجراءات 
التي تكُرسّ تابعية الثقافة الى النظام 
السياسي، على مستوى السيطرة على 

مجالات التعليم والمعرفة، وعلى تمثيل 
الستراتيجيات الكبرى، قبالة جعل 

السياسة أداة ضاغطة وفاعلة في فك 
الاختناقات والانسدادات التي تقطع 
الطريق على تنامي الأفكار الضدية، 

وممارسة حق الاختلاف، وحق الفرد 
في أن يمارس حريته ووجوده بعيدا 
عن ذاكرة المركز، فالمركز الثقافي في 

الأيديولوجيا وفي السلطة  لا يقل سوءا 
عن المراكز السياسية والأيديولوجية 

والدينية.
الما بعد لا يعني سوى عزل الحداثة 

والفرد عن التاريخ، وإعطاء الفرد حقه 
بالتشظي الثقافي، والاعتراف بأن وجوده 
رهين بحريته، وبخياراته، وحتى لا يبدو 
ذلك مخادعا، فإن وضع الفرد في العراء 

السياسي والايديولوجي سيورطه بما 
يشبه حرب الدونكيشوت، لذا سيظل 

كائنا قلقا، مشتتا، مسكونا بنزعات 
تخريبية، مع الذات والهوية والجندر 
والأخلاق، ولعل شيوع نزعات المثلية 

والعزلة الخوارزمية هي تمثيل لبشاعة 
تلك الما بعد في صياغة عقد الكائن 

“الما بعدي” الذي سرعان ما يتحول الى 
صانع أوهام أو حارسا لها.

حرية الفرد في هذا “الما بعد” هي 
سخرية منه، لأن النظام العالمي هو 
قناع ماكر ومخادع لممارسة المركزية 

والاحتواء، وإخضاع ذلك الفرد الى 
سلطة لا تختلف كثيرا عن سلطة “الاخر 

الكبير” كما صورها جورج اوريل، 
فكلا الامرين يقومان على أساس ربط 

المثقف/ الفرد بالسلطة، التي تراقبه عبر 
نظام الاستهلاك، وعبر وسائل التواصل 

الاجتماعي والذكاء الاصطناعي، 
وعبر المطارات والمطاعم والمدارس 

والجامعات والسجون والمشافي، وحتى 
عبر مؤسسة الديمقراطية ذاتها، فكلها 

مؤسسات تصلح للإغواء والرقابة والقمع.
 

المركز السياسي والهامش الثقافي
لا براءة عالم “الما بعد” لا تنقذه 

الليبرالية من فوبيا التاريخ، لأن تضخم 
المركز السياسي، سيعني بالمقابل 

تضخم الهامش الثقافي الذي تغذيه 
السلطة والجماعة والايديولوجيا، ليس 

على مستوى انتاج أفكار مضببة عن 
اللامساواة الدينية والطبقية، بل على 

مستوى الوجود والتخادم والتبعية 
في النظام، وفي احتكار اللذة، وفي 

تأمين إدارة الاشباع، وفي الخضوع الى 
المؤسسات الدولتية التي يمكنها فك 
التنازع، الذي سرعان ما ينتهي على 

طريقة سجون الملك لويس الرابع عشر، 
حيث الاخفاء عبر الأقنعة، وعبر تحويل 

المخالفة الى اثم، أو الى مرض يشبه 
الجذام الذي يستدعي العزل.

العزل هو الفاصل بين المركز والهامش، 
إذ سرعان ما يتحول الى أيديولوجيا، 

أو الى قوة تقوم على “مأسسة العزل” 
عبر تمثلات طبقية وسياسية وثقافية 

واجتماعية وجندرية، حيث يتم 
ممارسة الاقصاء عبر ،”الوعي الزائف” 
والحكم الزائف ومن خلال مؤسسات 

قارة في النظام، وفي التاريخ، وفي 
الأيديولوجيا، تضع الثقافي امام خيارين 
يتوزعان بين تذويب الهامش في المركز، 

وبين تقويض الهامش وتشظيته الى 
هوامش معقدة، ومثال ذلك رفض 

المغني الأميركي المعروف بنزعته 
الثقافية الغناء في نيويورك بين اختيار 

ممداني عمدة للمدينة، وكأن هذا 
الفصل هو تأكيد على تماهي الثقافي مع 

مركزية السياسي، وما يمكن أن يصنعه 
من ذلك الوعي الزائف، بوصفه وعيا 

أيديولوجيا أو طبقيا، أو ربما “وعيا 
عنصريا” يوم على الغلو والتعالي، 

وعلى تحويل هذا “الوعي المركّب” 
الى ممارسة سياسية، ليست جزءا 

من الديمقراطية، ولا من حق التمتع 
بالحرية والخصوصية، لكنها تربط 

مثالية الموقف باجراءات يمارس فيها 
السياسي وظيفة “البطل الضد” المانع 

والحاكم، وعلى وفق صياغة أطر تخضع 
الثقافي الى مركزيتها، والى “شعبويتها” 

بوصف أن ما قام به ديلان هو تماه 

مع موقف الرئيس الأميركي دونالد 
ترامب الرافض لعمودية ممداني، 

وتحت توصيفات اليساري والاشتراكي 
والشيوعي وغيرها من النعوت التي 

يرفضها العقل الرأسمالي.
فضح هذه السياسة يعني فضح 

“نظامها الشرطي” وطبيعة مصالحها 
الخفية، التي تكشف عن وعي مخاتل 

وزائف، وعن سياسة زائفة أيضا، والتي 
تستثمر أوهام الحرية الليبرالية لتضع 

الثقافة في سياق وظائف التسليع 
والتسوّق والتخادم، فعبارة “دعه يمر، 

دعه يعمل” الخادعة لم تعد نافعة 
في الليبرالية الجديدة، ليس لأنها 

جزء من اطروحات ما بعد الحداثة 
وتمثيلها الاجتماعي والمركزي، بل لأنها 
ستمارس خديعة شروطها على هذا “ 
العابر والعامل” عبر هويته وأهليته 

واستعداده لأن يكون جزءا من النسق 
ومن السلطة والنظام، وأن فرديته 

الحرة خارج هذا التوصيف ستكون 
مروقا أو إعادة انتاج صورة المغامر 

“الروبن هود” المعادي لسلطة المدينة 
البرجوازية.

البطل الما بعدي، أو “الروبن هودي” 
ليس أنموذجا ماركسيا ومعاديا لسلطة 

الارستقراطية، بل هو البطل الذي 
يواجه خلل العدالة، وحقه في خرق 

التاريخ والنظام، لأن ما يمارسه النظام، 
ومؤسساته الما بعدية ليس بعيدا 
عن “الكذب السياسي” والتغويل 

الاجتماعي، والتعالي الأيديولوجي، 
فرغم تشتت مفهوم “الطبقة العاملة” 

بالمعنى الماركسي، ولم يعد لها وجود 
حقيقي في النظام العالمي، الا أن سوء 
توزيع السلطات والثروات والحقوق، 

سيجعل من أي طبقة اجتماعية تساكن 
الهامش تملك حق الرفض والاحتجاج، 

ومع قيام السلطة في انموذجها الأميركي 
من تحويل العالم الما بعدي نظاما 
متوحشا للاحتكار، بما فيها احتكار 
السلطة والسوق الصناعة الثقافية 
والاستهلاك والجنس والايديولوجيا.

مواجهة النظام العالم تعني مواجهة 
سردياته، ومواجهة ابطاله الضد، 

أولئك الذي جعلوا من السرديات 
مجالا للإفراط في التخيّل، وفي تحويل 

الديمقراطيات الى أوهام لتزييف 
السلطة، ولوضع الليبرالية امام فراغ 

أخلاقي ووجودي وقانوني، وعلى نحوٍ 
قد يجعل المستقبل أمام تحديات 
كبرى، على مستوى صياغة أفكاره 

ومشاريعه، أو على مستوى تصميم 
وتمثيل مؤسساتها الحاكمة التي يمكن 
أن تدير السياسات، وتتحكم بالصراع 

وبالوظائف وبإدارة النظام العالمي، 
عبر صناعة المزيد من الحروب والعنف 

والعزل والاستهلاك، بوصفها أدوات 
لتمثيل مشروع الما بعدي، حيث يفقد 

الثقافي فاعليته في مواجهة تضخم 
السياسي، فلا يملك سوى إعادة انتاج 

السرديات التعويضية والاشباعية، 
حيث التخيل التاريخ، والهوية القاتلة 

والمقتولة والجماعات المتخيلة.

مواجهة النظام العالم تعني مواجهة سردياته، 
ومواجهة ابطاله الضد، أولئك الذي جعلوا من 

السرديات مجالا للإفراط في التخيّل، وفي تحويل 
الديمقراطيات الى أوهام لتزييف السلطة

الما بعد لا يعني سوى عزل الحداثة والفرد عن 
التاريخ، وإعطاء الفرد حقه بالتشظي الثقافي، 

والاعتراف بأن وجوده رهين بحريته وبخياراته

 191November 2026 19 كانون الثاني/ نوفمبر



06
N

o
. 1

7
الذلكرة والوجدانالذلكرة والوجدان6

الأسطورة.. من المعرفة  
إلى التوظيف

• من لحظة  بدء الحوار، أجد أن 
الدخول في عالم القصة والرواية

خير خطوة تكشف عن عالمك هذا،  
ذلك لأنك ابتدأت بممارسة 

توظيف الأساطير في النص السردي 
أو لنقل وصل حدّ ـ أسطرة ـ 

الواقع. ألا تعطينا فكرة عن هذا؟

ـ كنت  قاصاً وروائياً،  وأؤكد كوني 
قاصاً رغم إني منقطع عن النشر في 

هذا المجال، لكنّني مستمر بالكتابة. 
وما زلت احتفظ بعدد من النصوص 

التي أنجزتها في نهاية الثمانينيات 
وبداية التسعينيات. كما أنجزت 

نصا ً طويلا ً عام 1997 ولي روايتان 
مخطوطتان هما “العشب”ـ 1982 

و“صباح الخير أيها الصباح” ـ  
1985 ( وما زالت الرواية الثانية 

بالنسبة لي مهمة. وقد أعددت 
مجموعة قصصية تحت عنوان 

“لعبة القرون” وتشمل تجربتي في 
توظيف الأساطير في النص السردي. 

• من أجل الدخول إلى عناصر 
تشكّل نصك السردي، لابد من 
المرور على أهم ما تشكله بنية 
النصوص، وهي الأساطير. كيف 

تنظر إليها من منطق كونها 
متناً يعُين النص على النهوض به 

موضوعيا ً وفنيًا؟

ـ  لو لم تكن للأساطير أهمية في 
التاريخ الإنساني، ولها علاقة مباشرة 

مع الإنسان وحضارته، لما ظلت 
إلى الآن متجاوزة المكان والزمان، 

عابرة المسافات الشاسعة، مكتفية 
ببنيتها في الانتقال، وراضية بتغيّّر 

عناصر وعلاقات خارجية فيها. 
ولولا أهميتها وتطورها في آن، لما 
صارت مركزا ً في الإبداع، ومكرّسة 
في التاريخ الطويل، حتى ساهمت 

في البني الفكرية الدينية للشعوب. 
ولأنها كوّنت ركنا ً أساسيا ً من 

النشاط الروحي والفكري استعان 
بها الإنسان لمقاومة ما يريد. 

والأسطورة على تنوعها واختلاف 
أشكالها، صارت مرآة للجهد البشري 
منذ مرحلة ما قبل التدوين. وهي 
نص مفتوح على عدد من العناصر 

السحرية ـ الدينية، فأنه يساهم 
في صياغة العديد من الأشكال 

والتجسيد في العمل الفني. ولأني 
أعتقد بأن الأسطورة مركز الإبداع 

منذ الأزل وحتى الأبد، ستظل 
ذات قوة وفاعلية في الإبداع 

الإنساني. وقد اهتممت  بالأسطورة 
وعناصرها اهتماماً مختلفاً عن 

القصاصين العراقيين.
ـ كيف تنظر إلى هذا التعامل في 

تجربة القصاصين، على ضوء نظرتك 
وممارستك إنتاجا فًي ذلك؟

• تعامل القصاصون معها على 
وفق علاقتها الخارجية. ولهذا وقع 

الكثير منهم في الخلط بين الأسطورة 
وتاريخها، وبين التاريخ وامتداداته 

السردية. وأعتمد البعض الآخر على 
البنية الداخلية للأسطورة، وإعادة 
سردها بلغة معاصرة محافظة على 
البنية المروية فيها، مضيفا ً لها ما 
هو خارجي، بحيث كان الخارجي 

إشكالاً واضحاً في النص الجديد. 
وهذا كثيراً ما لاحظناه في نصوص 

جليل القيسي الذي يتوسل باليومي 
البسيط والواقعي المألوف، وزجه 

في الأسطورة، بحيث يتلاشى النص 
الأسطوري ويصعد اليومي بسيطاً 

وأحادياً فيه، ويتوسل بالواقعي 
والذاتي من خلال حشر اسمه 

الحقيقي من اجل إحلال التوازن 
ما بين الواقع والأسطورة.. ومهمة 

مثل هذه ليست من واجبات 
المبدع أبداً.

• إزاء هذا ماذا يتوجب عمله لكي 
تصعد عناصر وخصائص الأسطورة 
إلى النص، بما يمنحه فاعلية متميّزة؟

ـ ربما أكون أول القصاصين العراقيين 

في الاهتمام النظري بالأسطورة، 
وذلك في مقدمة قصيرة  في كتاب 
قصصي مشترك  عنوانه “الشمس 
في الجهة اليسرى” عبّّرت فيها عن 

وجهة نظري بالعلاقة الموجودة بين 
الأسطورة وإعادة صياغتها بنص 

مختلف، لكنه لا يؤشر قطيعة 
مع العناصر والأصول الأولى التي 

خضعت للارتحال والتغيير المستمر، 
ولكنها لم تتنكر لهويتها ومكانها 
الذي تجسدت فيه منذ البداية. 
وهذه الحقيقة التي توصل لها 
الأستاذ فرج ياسين وأكدها في 

رسالته الخاصة بالأسطورة والقصة 
العراقية المعاصرة. كذلك حاولت 
استثمار ذلك في نصوص قصيرة. 

لكنني كرّست الأسطورة في روايتي 
الأولى “النهر” ـ 1975 الأسطورة 
بالمعنى الرمزي والعلاماتي الذي 

تسلل من الخطابات الأسطورية  
الأولى اليهودية ـ المسيحية، ومن 
قبلها في الديانات البدئية الأولى. 
لهذا كانت العنونة “النهر”  دالاً 

على الفضاء الدلالي الذي لن يبتعد 
أبداً عن أسطورة الأنهار وعلاقة 
الماء بالخصب وعقائده الدينية 
وشعائره الرمزية، بحيث صار 

الماء في الرواية متعدداً في  الإحالة 
وقوة الاستدلال واتساع المعنى 

وتشظي البؤرة إلى مجموعة من 

إلى خلي
الذي كنت أرى
أمل جلوسه قرب جسدي
في زمن ما..
يندبني برثاء شعره
ويواصل الندب والحزن
حتى يخرج الدود من أنفي

حينها، يحملني بين يديه بحنو 
ثم يواريني الماء في عمق النهر.
.....................
لكن العكس هو ما جرى!

أمنية لم تتحققأمنية لم تتحقق
      رحل النادب وبقي       رحل النادب وبقي 
               المندوب عليه    المندوب عليه 

جاسم عاصي

الكاتب والباحث الراحل ناجح المعموري



07
altareek althakafi

البؤر الداخلية المتعالقة مع المدلولات 
الحضارية. وأعتقد بأن الماء باعتباره 

رمزاً أسطورياً، وطاقة أرضية؛ هو 
الذي كان مركزا ً مهيمنا ً في كتاباتي، 

وخصوصاً رواياتي الثلاث، بسبب 
مدلولاته التي أعرف وأعي جيداً 

طبيعتها، بحيث تحوّل إلى معادل 
فني للإيقاع الداخلي للنص. وهذا 
ما توصل له الناقد رزاق إبراهيم 
حسن، حيث كانت أسطورة الماء 

سريعة متدفقة. لحظتما يكون النهر 
ممتلئابًالماء. وعلى العكس تكون 

بطيئة ورتيبة لحظة ينخفض مستوى 
الماء فيه. إنه توصل بقراءة ذكية على 

الرغم من أنه  لم يتوغل إلى الرموز 
المعاصرة والتي بالإمكان أن تساهم 

بتوسيع الأفق الدلالي للشخوص 
والعلاقات الزمانية والمكانية. وحصرا 

ً العلاقة الأزلية الكامنة بين الماء 
والأسماك، وصلة ذلك بالآبسو 

السومري، وصعود يسوع معادلاً في 
النص عبر صلته مع الماء وصيادي 

الأسماك. وهذا عنصر مهم وحيوي في 
عقائد الحياة والخصوبة، والتي عرفها 
العراق القديم وأديان الشرق القديم.

• من هذا يمكن التأشير إلى أن 
الأسطورة في نصوصك بمثابة مركز 

تتطلع عبره إلى الخلق في النص؟

ـ أجسد في الأسطورة مركزاً، ومركزاً 
حيوياً وخلاقاً في الإبداع. فأني أتعامل 

معها بوعي استثماري ونقدي 
معروف. ولانشغالي بها منذ زمن 

مبكر جدا ً، ظلت الأسطورة مرجعاً 
ثابتاً، لكنه متغيّّر. والتغيّّر لا يعني 

إدارة الظهر لها، وإنما تقليب صفاتها 
وتقشير الظاهري منها، ومحاولة 

الوصول إلى طبقات داخلية وجديدة 
فيها. وهذا هو الذي ساعدني 

كثيراً على انجاز عدد غير قليل من 
الدراسات والبحوث المختلفة عن 
السائد في الحياة الثقافية العراقية.

• وهل وجدت الأسطورة امتداداتها 
في رواياتك الأخرى. خاصة محاولة 
أسطرة شخصية )شكر بن العلوية( 
واستشهاد )علي  حسين الكاظم( في 

روايتي “شرق البصرة.. شرق السدة”، 
و“مدينة البحر”؟ 

ـ كان للأسطورة أيضا ً امتداد في 
روايتيّ. وهو امتداد متعدد ومتنوع. 

ولكن مع كل التنوعات ما زالت 
الثنائية المعروفة عن الحياة والموت 

والانبعاث والرماد ؛ هي الثنائية 
الطاغية. وذلك بسبب طغيان الحرب 

خلال الثمانينيات وتعطيلها للحياة 
عبر الموت. أي أن العلاقات السردية 

الداخلية كلها كانت خاضعة لبنية 
الخصب والموت. ولهذا تكثفت 

بشكل كبير العلامات الدالة على 
الحياة ـ الانبعاث ـ  الخصب متقابلة 

بطرف صراعي مع العلامات المفضية 
إلى فضاء الرماد والانطفاء.

ويكاد القارئ الإمساك بالعناصر 
الأسطورية والعلامات النصية 

التي عرفتها الكثير من النصوص 
الأسطورية واستثمرتها أيضاً  

العقائد القديمة. وبلغ هذا الاهتمام 
الاستثماري مرحلة متقدمة في 

“مدينة البحر” حيث كانت فيها 
الأسطورة هو الدّم تمركزاً. حاز على 
تنوعات دلالية أكدت على الانبثاق 

الحياتي، وتجدد الانبعاث وزوال 
الرماد، بصعود تخليق جديد مع 

أساطير أخرى كثيرة جداً. لقد كانت 
الأسطورة والشعائر وما زالت إلى 

الآن ينبوعاً ثراً عند الكتابة. وللتراكم 
التخصصي في ثقافتي. فما عدت 

أرى في الأعمال الفنية والأدبية سوى 
الأساطير والعقائد. حاولت تجسيد 

هذا بمحاولات ساعية لتأسيس 
نقد أسطوري في الثقافة العراقية 
المعاصرة، بالرغم مما يواجه هذه 

المحاولات من سوء فهم، وقلة 
معرفة بتفاصيل الخطاب الأسطوري، 

وتجاهل المنتج لما يسميه “يونك” 
بالراسب في اللاوعي الجمعي.

• من هذا نرى أن الأسطورة وفّرت 
إليك علائق أخرى، غير المعاني والبني 

المتشكلة والمرحّلة إلى داخل النص 
السردي؟

ـ هذا صحيح،  وفّرت لي الأسطورة 
فرصة الدمج بين الأجناس الأدبية، 

وتصعيد شعرية التأويل والاختلاق. 
التأويل حتى المفرط، الذي تفتح له 
الأسطورة آفاقا ً واسعة جداً. هذه 

الآفاق والمجالات التي يوفرها اليومي 
ـ السطحي ـ النقلي الذي يحاول 

الاقتراب كالفوتوغرافي من الواقعي، 
بحيث تكون للمبدع ميّزة عن 

الذي عرفه الناس، وعاشوا تفاصيله 
الكثيرة. اليومي ـ الواقعي ـ مقبرة 
الأكاذيب والتزوير. لأن الاعتماد 

عليه خيانة لحقيقته التي صاغت 
الصورة الذهنية بمفهومها المادي. أي 

أن الأسطورة نتاج لصورة أو صورة 
ذهنية. إنها كلية المخيال واختراقاته 

الواعية واللاواعية، تلك الكلية 
التي ينطوي فيها الكوني والعلاقات 
اليومية والاجتماعية والعقائد مع 
كل الارتحالات التي تحدث فعلاً. 

وتلك المتغيرات التي يشطبها المخيال، 
ويضفي عليها نوعاً جديداً من 

العلاقات الروحية يجعل منها عناصر 
جديدة تساهم بصياغة وبلورة 

العديد من العلاقات الاجتماعية 
والتاريخية. المخيال والأسطورة 

والحلم، كلها مجالات تلتقي عبر 
علاقات متماثلة، صاغت كل واحدة 

منها وانفرد بها. لكنه لم يحقق 
تفرده عن الآخر. غير أن التاريخي 

ظل محفوفاً بخطر الخرق الذي 

يحصل على زمنه وعلاقاته المتصلة 
والمتواصلة.

• قال بورخس: إنّ الاستعارة أسطورة 
الشعر، ماذا تقول في هذا؟

ـ رأي بورخس معروف. ولم يكن 
أول من قال به، فقد تكرر كثيراً في 

الدراسات الخاصة بالأسطورة. وآخر 
ما قرأت للأستاذ سعيد الغانمي قولاً 
عن الأسطورة بوصفها استعارة. وأنا 
أكثر من قال وكرر وجود الاستعارة/ 

الرمز والمجاز في الأساطير. ومن 
هنا قرأ “هيغل” الفلسفة الجمالية 
من خلال الأساطير، وتوصل إلى أن 

الأسطورة ممتدة وبعمق في الفنون 
كلها. ولأن الأسطورة هي النص 

الأول استعار منها الشعر عناصرها 
الاستعارية. وبالإمكان التوصل لها 
في الشعر المكتوب من خلال قراءة 

السطح الظاهري أو الداخلي العميق. 
ومثلما هي في الشعر الذي استعانت 
به الشعوب القديمة لحماية نفسها في 
النثر كما قال “هيغل”؛ فإنها كامنة في 
التشكيل/ الصورة في النحت والملحمة 
والعمارة. بمعنى هي الأساس المكني 

المعتمد عليه في كل الإبداعات 
الإنسانية. من هنا تشكَّل لدي 

اهتمام للبحث عنها في أنواع أدبية 
وفنية. أي بمعنى أن الأسطورة شكل 

من أشكال اللغة، كما قال “مولر”. 
فإذا أردنا فحص الشعر والسرديات، 
فأننا سنعثر على الأسطورة قائمة في 

اللغة والوجود غير المنطقي، وسيادة 
العقل المتحكم بشكل كلي وتام. 

نجدها في اللغة غير الخاضعة للسياق 
التداولي، وإنما لغة خاصة بالذي 

اخترق السياقي ألانسجامي/ وحاز 
على ما هو غير مألوف ومنطقي. فيها 

الغموض/ الاستعارة، وما هو غير 
معروف بالنسبة للمتلقي البعيد عن 
هذا المحيط، لأن المعنى الاستعاري 

مخفي/ وما يزيد الارباك في التعامل 
معه هو تنوّع الدلالة في الكلمات. 

لم يكن من الظواهر الخارجية 
للغة كما قال “مولر” بل هو نتاج 

ملحق بها. والقارئ ليس سهلاً عليه 
متابعة وجود مكوّنات أسطورية 

مثل الآلهة والأبطال في 
الملاحم، وهو بعيد 

عنها. وحصلت 
على اللغة 

انزياحات. وهذا الإشكال يستدعي 
وعي عالي ومعرفة لما تشير له 

العناصر الداخلية التي حققت وجوداً 
منسجماً ومقبولاً في  الأسطورة. 

•  كيف تجد بعد هذا التوصيف 
وظائف الأسطورة داخل النص؟

ـ هذه الشبكة الغريبة والمحمولة 
باللغة؛ هي التي توفر فرصا ً واسعة 

لقراءة الأسطورة وتنوّع كيفيات 
التعامل معها وتأويلها. وفي نصوص 
أدبية كثيرة، تبدو بعيدة عن فضاء 

الأسطورة، لكنها في الطبقات 
الداخلية العميقة موجودة. إنها 

مُذوْبة تماماً. و أمر اكتشافها صعب 
ومعقد في التعامل مع مثل هذا 

النص الأدبي. وسأختار نصا ً شعرياً 
لأحدد الشعراء العراقيين، وهو عبد 

الزهرة زكي وحصراً نص “سهم أخير” 
وهو على سبيل المثال، لأنه قريب 
للقراءة التي قمت بها للبحث عن 

الأسطورة فيه. وهذا مقطع من 
النص القصير:

“كلما أرمي سهماً 
نحو قلب العاصفة
يظل هكذا مرمياً 

طائراً 
إلى الأبد 

يظل السهمُ معلقاً قي 
الظلام 

سهماً ثانياً وثالثاً ورابعاً
ويعود إلى قوسه  

إلى سِهام 
لم يبق له فيها 

غير سهم أخير”.
ديوان )طغراء النور والماء ص77(.

 

المخيال والأسطورة 
والحلم، كلها مجالات 

تلتقي عبر علاقات 
متماثلة، صاغت كل 

واحدة منها وانفرد 
بها. لكنه لم يحقق 

تفرده عن الآخر. غير أن 
 
ً
التاريخي ظل محفوفا

بخطر الخرق

 191November 2026 19 كانون الثاني/ نوفمبر

بقية الحوار في موقع “الطريق الثقافي” 
www.tareekthakafi.com الإلكتروني



08
N

o
. 1

7
درا�سات م�سرحيةدرا�سات م�سرحية6

كان إبراهيم جلال يؤكد دائما  
على ضرورة  إبراز التناقضات 

الاجتماعية والفهم الصائب 
للعلاقة الجدلية بين القديم 

والجديد، اعتمادا على إستلهام 
ودراسة واعية للجذور الاصيلة 

للقديم من اجل ان يكون 
الجديد منسجما مع تطور 
العصر. و هذا هو منطق 

الحياة القائم دائما على التناقض 
والصراع، فكل يحمل نقيضه 

وعليك ان تبحث عنه من خلال 
رؤيتك الخاصة للكشف عن 

الجوهر.
 وتأكيد المخرج ابراهيم جلال 

دائما على هذه المفاهيم يوضح 
فهمه للجدلية في الابداع الفني، 

ويدفعه الى ان ينظر للقضية 
الاجتماعية من منظور مناقشتها 

ضمن المفهوم المعاصر للصراع 
والتناقض والتجديد، فالواقع 

يحمل في داخله تناقضه الحاد. 
ومن هنا جاء حرص ابراهيم 

جلال على طرح السؤال الصعب 
في الفن : ماهو الفن ؟ وماهي 

المشكلة ؟ ومن هو المتلقي ؟
ان مواجهة إبراهيم جلال 

لهذه الاسئلة دفعته الى عدم 
الفصل بين مفهومه للفن 

ومعايشته للواقع والحياة وفهم 
متناقضاتها.فالمسرح بالنسبة له 
لا يقدم اجوبة جاهزة بل أسئلة 

متواصلة تثيرالقلق لكنها تمنح 
سعادة الاكتشاف.

لان وعي المخرج هو حصيلة 
للوعي الاجتماعي والفكري ،لذا 

فانه حسب راي برخت يأخذ 
مهمة الراوي لحادثة تاريخية 

او واقعة معاصرة  لها خلفياتها 
الاجتماعية ولايمكن للمخرج 

ان يحقق هذا ـ حسب منطق 
برخت ـ  مالم يعمد الى مخاطبة 

فكر وعقل الانسان، اضافة الى 
احترام عواطفه النبيلة.واعتماد 
المخرج المسرحي البرشتي على 

هذا المبدأ يمنحه القدرة على ان 
يكون مفكرا في داخل عمله.

ولهذا كان ابراهيم جلال 
يحاول الوصول وامتلاك هذا 
الاسلوب المتميز في المسرح 

من خلال المزاوجة بين نظرية 
برشت الملحمية وبين واقعية 

ستانسلافسكيي العاطفية.وقد  
اخذ ابراهيم جلال  من برشت  
الجدل العقلي واسلوب الاخراج 
الملحجمي ومن ستانسلافسكي  

الاسلوب الواقعي والحس 
الشعبي. وهو لم يفهم برشت 

على انه قاموس لمقولات 
فلسفية وعقلية جامدة، وانما 

استوعبه ايضا من حيث ان 
هذه المقولات لا يمكن ان تصل 
الى الجمهور في كعاطفة  ثرثارة 

، حتى لايكون المسرح متحفا 
للشمع وألا يكون الممثل مهرجا 

فكهاٌ، لهذا فان المخرج يؤكد 
دائما  على المزاوجة بين الفكر، 

والعقل وجذوة الروح.
لقد كان ابراهيم جلال في بداية 

عمله الفني مولعا بضخامة 
الديكورات مما يساعده على 

تشكيل حركي)ميزانتسين( 
خارجي للممثل. ولكن في 
عروضه المسرحية الاخيرة 

وخاصة مسرحيات برشت 
استغنى عن كل شئ تقريبا 
معتمدا على الفضاء كخلفية 

للحدث والممثل ومستغلا  
اجساد الممثلين كجزء من 

سينوغرافيا العرض المسرحي. 
واصبح واضحا بان ابراهيم 

يتعامل مع الجوقة والمجموعات 
وكأنها شخص واحد يحركها 

بما يتناسب مع منطق العمل 

د. فاضل سوداني 

ساعده فهمه  
لنظرية برخت على 
التوصل الى اسلوب 
شعبي  في المسرح، 
فتخلص من المفهوم 
الذي لم يكن مستندا 
على تبرير درامي ـــ  
فلسفي

العراقي  المسرح  على  جلال  إبراهيم  العراقي   المخرج  فرض 
والعربي ملكة الجدل، بمعنى التحاور والجدل مع النص والممثل 
والجمهور والواقع ومع ذاته ايضاً، لانه يفهم التاريخ  الإنساني 
على أنه حلقات مترابطة لايمكن الفصل بينهما، فيعطي أهمية 

ومكانة للفلسفة في العرض المسرحي. 
لقد ساعده فهمه  لنظرية برخت على التوصل الى اسلوب شعبي  
في المسرح، فتخلص من ذلك المفهوم الذي لم يكن مستندا على 

تبرير درامي ـ  فلسفي كما في مسرحياته الاولى.

إبراهيم جلال 
اغتراب الفنان في وطنه

الفهم الصائب للعلاقات الجدلية 



09

المسرحي. وبالرغم من انه كان يسمع 
موسيقى جسد الممثل ويحاول ان 

يعبر عنها بصورة فنية متكاملة إلا انه 
حاول دائما وبعناد إلغاء عناصر الايهام 

في عروضه المسرحية لانها لاتتناسب 
مع عقله المسرحي الجدلي.   

 اخرج ابراهيم جلال مسرحية البيك 
والسايق   من إعداد الشاعر الجزيل  
صادق الصائغ عن مسرحية برشت  

)السيد بونتلا وتابعه ماتي(  ، فتحولت 
لديه الى عرض شعبي عراقي فيه 

الكثير من الشاعرية، خاضعا النص 
للبيئة العراقية او العربية والراوية 

او الجوقة البرشتية  تحولت الى  
قصخون  عراقي يروي لمستمعيه 

غناءا وشعرا ماحدث من غرائب في 
قلعة  ) البيك (بونتلا الذي تحول 

لدى عرض  اخراج ابراهيم جلال وفي 
نص  المعد  شاعرنا الصائغ ، الى شبيه 
بإقطاعي عراقي، كذلك فان مشكلة 

ماتي  أصبحت مشكلة أي عامل 
عراقي فقير. وحاول المخرج إستغلال 
الاغنية  الشعبية العراقية للربط بين 
المشاهد والتعليق على الاحداث . ان 
مهمة ابراهيم جلال  المخرج قريبة 
من مفهوم المسرح الملحمي حيث 
يطالب برشت المخرج ان يكيف 
النص الى احتياجات مجتمعه وان 

يخضعه الى الاساليب الفنية والتراثية 
لذلك المجتمع. ومن اجل هذا يعمد 

ابراهيم جلال الى الحذف والتغير 
في النص العالمي. ومن اجل تحقيق 

رؤياه الاخراجية لايمنع نفسه من 
اخذ بعض المشاهد الاخراجية من 

وخاصة في مسرحيات  الاخراج العالمي ـ
برشت ـ  لمعالجة ذات المشهد.فمثلا 
مشهد خطبة بونتلا ولقاؤه بصاحبة 
الصيدلية وبائعة اللبن.. الخ، ان هذا 
المشهد معروف ومكرور على خشبة 

المسرح العالمي وجلال يعتمده حرفيا 
في اخراجه.

وكذلك المشهد الاخير عندما يدعو  
) بونتلا( سائقه  )ماتـي( لصعود 

الجبال، فان تركيبة المشهد والديكور 
المكون من منضدة وفوقها كراسي  

وحركة لاممثل  والميزانتسين معروفة 
في الاخراج الالماني او العالمي، وعندما 

يلتزمه جلال في اخراجه للمسرحية 
فانه لا يعد هذا سطوا على افكار 

مخرج اخر، ولايعني ايضا بان فناننا 
ناضب الخيال في تحقيق المشهد ذاته 

برؤية جديدة، وإنما يعني تكاملا 
للعقل والخيال الفني باختلاف المكان 

والزمان.
ان المنهج الذي اتبعه جلال في تقريب 

مسرح برخت من وعي وتقاليد 
الانسان والبئة العراقية إعتمده عند 

اخراجه لمسرحية دائرة الطباشير 
القوقازية  أيضا والتي اعدها للمسرح 

الكاتب عادل كاظم بإسم دائرة 
الفحم البغدادية.ان هذه المسرحية 

كانت متفردة  من خلال اعتماد 
مخرجها على تطبيق منهج برشت 

في مجادلة عقل وعواطف الجمهور، 

اعتمادا على الحس الشعبي للانسان 
العراقي وكذلك استخدام الاجواء 

والاساليب الفنية في التراث الشعبي 
وادخاله واستخدامه للاغنية الشعبية 

كوسيلة فنية من وسائل الاخراج.
كان يمكن لهذه المسرحية ان تشكل 

علامة بارزة في تطوير المسرح العراقي 
او العربي لو قدر للجمهور مشاهدتها 

حيث عرضت يوما واحدا فقط 
وبعدها منعت بقرار من وزير الثقافة 

العراقي طارق عزيز آنذاك  بحجج 
غير مقنعة حتى للممثلين انفسهم. 

غير ان السبب الحقيقي هو الخوف 
من عرض سلوك بطل المسرحية  

)أزدك () مثله الفنان منذر حلمي ( 
الصعلوك والسكير والمبتذل والسطحي 
والمستغل  و نتيجة لظروف استثنائية 

يصبح حاكما وقاضيا على المدينة 
. وبالتاكيد  كان سبب المنع  هو 

الخوف من ان يربط   الجمهور بين 
وصول أزدك لمنصبه مع الكيفية التي 

استلم بها صدام حسين السلطة في 
العراق كنتيجة لظروف استثنائية  

واضطرابات مشابهة لكنهم نسوا بان 
ازدك هذا حكم بالعدل  وهو على 

الكرسي حيث كان ضميره مرشده. ان 
منع هذا العرض اثبت خوف السلطة 

من تاثير افكار برشت على وعي  
الجمهور المعاصر.

ان ابراهيم جلال مخرج دائم القلق، 
وهذا يدفعه الى التاكيد بان العرض 

المسرحي يبدأ من البروفة الاولى 
ويستمر تأثيره على الممثلين، ومن 
ثم  تأثير العرض والاسئلة الصعبة 
التي يطرحها على الجمهور  حتى 
بعد خروجه من المسرح لمواجهة 

حياته من جديد. اذن اين هوى ذلك 
ااشهاب الناري ؟ وماهي الكلمة 

الأخيرة التي نطق بها ؟ألا تكون هي 
صرختنا جميعا لأننا لم نستطع تحقيق 

مسرحنا الذي نبغي عندما سرق 
زماننا الإبداعي عندما بدأ التخطيط  

للويلات والحروب اللامجدية ؟أو 
قد تكون هي كلمته الأخيرة يشكر 
فيها أحد تلامذته لانه دفع فاتورة 
الحساب المكلفة عندما رقد الفنان 

قبل موته  في أحد مستشفيات 
الكويت، وكأن مأساة السياب تتكرر 

كتعويذة في رقبة العراقيين  من 
جديد، فالنظام مشغول بحروبه عن 

آلام الفنان. مات ابراهيم جلال منفيا 
في وطنه غير انه بالتاكيد لعن كما هي 

عادته تلك الهوة بين طموح الفنان 
وفقر عصره. 

لقد غبن  الفنان لانه عاش في زمن 
الجهالة  كما  غبن المسرح العراقي 
أيضا. حقا لقد غادر ابراهيم جلال 
خشبة المسرح  لكنه نسى معطفه 
الموشى بالحرير متعمدا في ظلمة 
المسرح العراقي كقدر سيلاحقنا 

جميعا. عذرا لاني اعتمدت ذاكرة 
المنفى في استحضار ذلك الشهاب 

الذي مر خطفا  في سماء منفتحة على 
جحيم العراق.

9

الرجل  “قسيب”  معاني  من 
الذي  الماء  أو  الصَلْب  الطويل 
ويتدفق   الشجر  أوراق  يحمل 
بقوّة، كما أنَّ “قلالي” تعني المكان 
في  قرية  الكثرة،  عكس  المرتفع، 
بعض   تأويل  ويمكن  البحرين. 
كيان  إلى  بإحالتها  المعاني  هذه 
الشاعر/ الناقد، جسمانيّاً ومعرفيّاً.
الكتابان حملا التجنيس: وحدات 
شعرية، ومثل هذا التجنيس هو 
التوصيف،  في  فرادتهُ  لهُ  الآخر 
القول:  واحترازُ من إشهار علانية 
أو قصائد. ويتّضح ذلك في  شعر 

التقديم:
أثنيّة  التجريب..  محاولة في  هي 
حاضنة  هذه،  تجريبيّتي  إبداع، 
لإجناسيّتين.. إجناسيّة سرد تتفرّع 
منها  تتنمّل  صغرى  وحدات  من 
الوحدة الكبرى، وإجناسيّة شعر: 
دخلت صيرورة تحرر شئنا أم أبينا 
منذ ُ فجر أربعينات  القرن الماضي، 
صعوبات  من   الأمر  يخلو  لا 
شعرتهُا...، أنا الملول من الإقامة في 
جنس أدبي واحد والمشدود لتناول 

العالم شعرياً.
الكتاب  في  الشعرية  الوحدات 
 77 من  الترقيمات  تحمل  الأوّل 
الثاني فمن  الكتاب  إلى صفر، أما 
1 إلى 77، ويُحتمل أن تكون هذه 
الترقيمات إشاراتِ وقائعَ  تشُيرإلى 
من  رافقها  وما  العمر  سنوات 

تعارضات حياتيّة .
على  كُتبت  الشعرية  الوحدات 
لقصيدة  الأوّل  الشكل  طريقة 
الأفقي  الشكل  وهوَ  ألا   ، النثر 
وفي  الأعم.  على  سرديٍّ  وبسياقٍ 

يلتفت  لا  الوحدات  هذه  كلِّ 
الشاعر إلى الدهشة التي يأتي بها 
الشعر في توصيفهِ الأساس: بناءً، 
رمزيّةً.  تشكيلا،  إيحاءً،  صورةً، 
لأنهُّ في موقفٍ نثريٍّ سرديٍّ يُراود 
ما هو فكري وفلسفي ووجودي 
تخاطري، وهنا  يذهب )الشعر- 
النثر( إلى المعنى، وتخُتزلُ الشعريةُ 
المعنى  هذا  في  معرفيّةٍ  بدرايةٍ 
)الحسيّة  على  يستعصي  الذي 
الظاهرة( طامحا  بحسيّةٍ أقرب إلى 
)الباطنيّة( الغامضة،  و هنا يصحُّ 
صعوبات  لايخلومن  الأمر  قولهُ: 
شعرتهُا، في هذا التشكيل النثري/ 

الشعري/ السردي. 
السعة   هذه  بمثل  التجريبَ  إنَّ 
عصيُّ على المدركات الحسيّة، وهو 
الآخر يعلن بوضوح ٍ فنيٍّ  عن هذا 
التجريب: ها أنا أضفرُ من السرد 
موسيقاه  الشعر  ومن  وحداتهُ 
وها  خبرتي،  قدر  على  الجوّانيّة 
هيأة   شاءَ على  لمن  أرغفتي  هيَ 
يطمح  وهكذا  شعرية.  وحداتٍ 
الشاعر إلى تذوّقٍ خاصٍ  لوحداتهِ 
لمن  أرغفتي  هيَ  )وها  الشعريةّ 
دلالة  الخاص  والتذوّق  شاءَ(. 
نثريةٍ  ـ  خصوصيّةٍ  على  علانيّة 
كامنةٍ وظاهرةٍ  ـ  شعريّةٍ سرديّةٍ  
عمقٍ  في  كامنة  ذاته.  الوقت  في 
تكويني، فكري وفلسفي، وظاهرة 
)أنا  السائد  الشكل  مغايرة  في 
أدبيٍّ  الإقامة في جنسٍ  الملول من 

واحد(.... :
منذُ .............. ،

في  أتأملُ  وجهٍ،  بنصفِ  وأنا 
أخترقُ  أشعرني  الأشياء،  عناصر 
هي  انفثأت  فالتي  شائكة،  ريحاً 
أدري(،  )لا  عليها  سأطلقُ  لحظة 
يجعلهُ  ما   ِ للمشهد  أضُيفَ  لن 
لذوي  الأمرَ  أتركُ  للشفقة.  مثيراً 
سيطبعونَ  فهؤلاء  الاختصاص، 
إطلاقاً،  الأصلَ  تشبهُ  لا  نسخةً 

مثلَ جندي متهيىء للقتال، مثل 
بيجاما يساري تحتَ بنطلونه في 
مفاجأة  المداهمات.....،  مواسم 
عدم  في  الغجر  على  تفوّقتْ 
الحياء تفوّقتْ على شراسة غرفة 

التحقيق... .
في هذه ) الوحدة الشعرية(  وكما 
في غيرها، يتأمل الشاعر في عناصر 
التي  الشائكة  الأشياء  الأشياء، 
تقويضهُ  وتحُاول  الوعي  تدُاهم 

من دون أحقيّة السؤال: لماذا؟

مقاومة  في  تجربة  للشاعر  إنَّ 
التعارضات، والتجربة في )قسيب 
إلى 77 ومن  77  وقلالي( من 1 
إلى الصفر، تبرهن على  أن َّ الدورة 
البدءِ  في  ذاتها  هيَ  الوجوديّة 
التجربة   هذه    ّ وأن  والانتهاء، 
الغموض   احتمال  على  قادرة 
غموض   في  كما  وتفسيره، 

التسميتيََن: قسيب  و قلالي....:
الوجود  اسمعني..  مرآتي..  يا 
وموت  بالغفلة،  حياة  نوعان: 
يتفلسف  بمن  تثق  ولا  بالغفلة.. 
برأسك ويدّعي هنالك منزلة بين 

غفلتين.
هذه  من  أوضح  يوجد  هل 
الصيّحة..؟ وكم كان الشاعر مدركا  

للغفلتيََن وما بينهما..؟
الشعريةّ  الوحدات  كانت  لقد 
إجابة   وسردها  وشعرها  بنثرها 
حصل  ما  وعلانيّة  سريّة  عن 
المزاحَم  الوجود  ويحصل في هذا 

بالتعارضات:
ـ أيَّ حياة ٍ هذي..؟ أيَّ حياة..!

حركتنا  رصاص:  أقلامُ  أعمارنا  ـ 
مشروطةٌ بالمبراة 

الحياة،  بليلِ  يا مؤنسي: مررتُ  ـ 
فأوصلني لفجر ِ المشنقة.

،...........
ألا يصحُّ القول  إذن،  أنَّ  شعرية  
مقداد مسعود في )قسيد وقلالي( 

ذاهبةٌ إلى المعنى؟ 
 

وحدات شعرية 
في كتابين متلاصقين

ريسان الخزعلي

“قسيب” و“قلالي”، كتابان متلاصقان في كتابٍ واحد للشاعر 
التسمية  الأمامي  الغلاف  حملَ  مسعود.  مقداد  والناقد 
الأولى والغلاف الخلفي حملَ التسمية الثانية. الكتاب الأوّل 
يقُرأ بتقليب الصفحات بالطريقة المعتادة، أمّا الثاني فلا بدَّ 
من قَلْبِ الاتجاه، وهذه طريقة لها فرادة في تجاوز شكل 

الأعمال الكاملة أو تقسيم الكتاب إلى فصلٍ أوّل وثانٍ.

نقد...نقد...
altareek althakafi

 191November 2026 19 كانون الثاني/ نوفمبر



10

تعد سينما الحرب، أو ما يعرف في إيران 
بـ “سينما الدفاع المقدس”، واحدة من 
أهم أنواع السينما الإيرانية بعد الثورة، 
التي انتجت أفلامًا ذات طابع ملحمي 
واستفزازي، مع مقاربة عقائدية تتجلى 

في مفهوم الحث عن الشهادة. 
الروائي  المتحركة  الرسوم  فيلم  يحاول 
الطويل “الصفارة” أو “حورية البحر”، 
الذي كتب السيناريو له جواد جواهري، 

زافين  المتحركة  الرسوم  على  وأشرف 
المنفية  فارسي،  سبيده  وأخرجته  نجار، 
في فرنسا منذ العام 1984، يحاول إعادة  
بناء مكونات الحرب بين العراق وإيران 
العثور  يحاول  مراهق  قصة  خلال  من 
فيلم  إنهّ  الأنقاض.  وسط  شقيقه  على 
وسوداء،  وزرقاء  حمراء  بألوان  مرسوم 
ليجسد حكاية مؤثرة عن الأخوّة والبقاء، 
ضمن سياقات معادية. محاولة مختلفة 

البعد  للإعجاب  مثير  بشكل  تتناول 
الحروب  أطول  من  لواحدة  الإنساني 

الدولية في التاريخ المعاصر. 
 ‏ ‏تعود‏‏ المخرجة الأيرانية زبيدة فارسي ـ 
المحظورة في وطنها إيران ـ إلى صراع من 
سنوات مراهقتها إثناء الحرب الإيرانية 
ـ العراقية، حيث يبدأ الفيلم في عبادان 
ستتعرض  كبرى  إيرانية  مدينة  وهي 
قريبًا لقصف بالصواريخ على يد القوات 
العراقية في أحد نهارات أيلول/ سبتمبر 
1980. مع مجموعة من الأولاد  الصغار 
أمام مصفاة  القدم  يلعبون كرة  بالكاد 
عبادان للنفط، التي كانت آنذاك واحدة 
من أكبر المصافي في العالم ويسخرون  من 
انتباهه  يشتت  الذي  مرماهم  حارس 

تنهمر  التي  العراقية  الصواريخ  صوت 
هو  هذا  المرمى  حارس  المصفاة‏‏.  على 
العمر  البالغ من  الفيلم  “أوميد” بطل 

14 عاما عند إندلاع الحرب. 
تتمحور قصة الفيلم حول مقاومة ذلك 
التي  بالثورة  وحلمه  للحرب،  الصبي 

سرقها رجال الدين. 
عرض الفيلم في ‏‏مهرجان برلين‏‏ السينمائي 
في  “الصفارة”  عنوان  تحت  .‏   73 الـ 
تنطلق  التي  الإنذار  صفارة  إلى  إشارة 
عند بدء الغارات الجوية ويعقبها انهيال 
الصواريخ على مدينته، الأمر الذي يدفع 
بالكثير من الاهالي والمدنيين إلى الهروب 
ومغادرة المدينة التي تحولت إلى ساحة 

للمعارك.

النطاق اللوني
الفني  والمدير  الفرنسي  المخرج  عمل 
من أصل لبناني زافين نجار مع المخرجة 
سبيدة فارسي على تقليل النطاق اللوني 
الشخصيات،  إحساس  ليعكس  للفيلم، 
في  الفاتح  الأحمر  اللون  اختار  وقد 
إشارة للدّم المسفوك، والأزرق الفارسي 
المركزي،  عبادان  للفسيفساء في مسجد 
الطبيعية  للمناظر  والأخضر  البني  أو 
بمقاطعة  الخاصة  الألوان  ـ  المحيطة 
خوزستان الخصبة ووفيرة المياه ـ بينما 
والغبار  للدخان  والرمادي  البيج  اختار 

الناتج عن التفجيرات.  
الأكثر  هم  المراهقون  يظهر  الفيلم  في 

فيلم الرسوم المتحركة الإيراني “الصفارة”  

صرخة احتجاج  
ضد الحرب العراقية الإيرانيةضد الحرب العراقية الإيرانية  

علي المسعود

يمكن القول أنّ الحرب العراقية ـ الإيرانية هي أبرز حدث سياسي وعسكري في فترة الثمانينات، وقد 
أثرت هذه الحقبة بطابعها ذي الأبعاد الاجتماعية المعقدة والمتعددة الأوجه على مختلف شؤون 
الحياة والأدب والفن في البلدين. أحد السياقات التي تعكس الحدث هو النصوص الدرامية  في 

السينما الإيرانية.

Red point- film لقطة من فيلم “الصفارة” للمخرجة سبيدة فارسي يظهر فيها بطل الفيلم المراهق “أوميد” في منطقة حدودية أثناء الحرب.                                                                                الصورة

N
o

. 1
7

�سينما مختلفة�سينما مختلفة6



11
altareek althakafi

تحولا بسبب الحرب، حيث انتقلوا 
البلوغ  مرحلة  إلى  الطفولة  من 
والزج  التطوع  المبكر، واجبروا على 
يواجه  القتال.  جبهات  في  بهم 
المراهق “أوميد” خيارا صعبا للبقاء 
بينما  فيها،  والمقاومة  عبادان  في 

تهرب عائلته من المدينة. 
موت  تصوير  المخرجة  حاولت 
المتناثرة  الجثث  خلال  من  المدينة 
لحق  الذي  والخراب  الطرقات  على 
بها من دون اكتراث لمشعلي الحرائق 
في  نشاهد  حيث  الطرفين،  كلا  من 
مدينة عبادان ملصقات وصور كثيرة 
الجدران  تغطي  الخميني  الله  لآية 

وسط المدينة. 
كان “أوميد” يلعب كرة القدم مع 
انتباهه  يشتت  عندما  أصدقائه، 
حاجز  تكسر  التي  الصواريخ  دوي 
إلى  يعود  السماء.   في  الصمت 
شقيقه  فيرى  متربك،  وهو  منزله 
إلى  يغادر  “عابد”  المحبوب  الأكبر 
الخطوط الأمامية للجبهة كجزء من 
ميليشيا )ألباسيج(، ويحاول الطفل 
أيضا، لكن  اليها  الانضمام  “أوميد” 
والدته الباكية تمنعه وتترجى بقاءه 
وبساتين  المسن  جده  لرعاية  قربها 
النخيل الخاصة بالعائلة، بينما تهرب 
هي وإخوته الصغار إلى منطقة أقل 

خطورة. 
“أوميد”   المراهق  الصبي  يختار 
البقاء في المدينة مع جده حتى يعود 
قصص  إلى  فيستمع  الأكبر،  شقيقه 
جده، ويواصل تدريب الديك “شير 

خان” على مصارعة الديوك.‏
الفارسي  زبيدة  المخرجة  ‏تصور 
المتنوعة  الشخصيات  مجموعة من 
الحرب  أثناء  تواجه صعوبات  التي 
في مدينة النفط عبادان، أكبر مدينة 
تتعرض  وهي  إيران،  في  ساحلية 
من  حالة  فب  وتغرق  للقصف 
النهاية  في  الفيلم  ليستقر  الفوضى، 
على خيال “أوميد” الثر المصمم على 
عدم التخلي عن البحث عن شقيقه 
وإيجاد طريق للهروب من المدينة 
المحاصرة.‏ يحلم بأن يسير على خطى 
والده البحار الراحل من خلال عبور 
شط العرب في ‏‏لنج )قارب خشبي( 
الناس  من  ممكن  عدد  أكبر  ليأخذ 

للهروب من المدينة.‏ 
عندما يشهد “أوميد”  رحيل شقيقه 
الأمامية،  الخطوط  إلى  عابد  الأكبر 
نفسه  الرغبة في  ما تشتعل  سرعان 
لكنّه  المعركة،  إلى  التوجه  بضرورة 
يشعر بالرعب عندما يشهد إطلاق 
ساحة  في  عجوز  رجل  على  النار 
سائق  صديقه  وإصابة  المعركة 
غارة  أثناء   “فرشيد”  التوصيل 
تدعى  فتاة  لاحقًا  لتُنقذه  جوية، 
“أوميد”  معها  يعيش  “باري”، 
طريقة  ويجد  بريئة،  حب  قصة 
المجهود  في  للمساهمة  ملائمة  أكثر 
عملاء  رعاية  خلال  من  الحربي 
السن،  وكبار  الفقراء  “فرشيد” من 
وتوفير الطعام والرفقة لهم. متفاديا 

دراجته  يقود  المتطايرة،  الشظايا 
البرياني  سلطانيات  لتوزيع  النارية 
التي يطبخها طاه محلي مرح، على 
سكان عبادان المتبقين الذين يتزايد 

عددهم. 
عدد  فارسي  زبيدة  المخرجة  تقدم 
التأثير  اذات  الشخصيات  من 
فهناك  “أوميد”،  حياة  في  الإيجابي 
الذي  الأطوار  الغريب  المهندس 
يعيش على قمة مبنى برج مدمر في 
الضواحي مع العشرات من القطط، 
ويساهم في  إصلاح ‏‏اللينج‏‏ المتهالك، 
الذين  الأرمن  الكهنة  من  واثنان 
فتحوا بيت عبادتهم بسخاء اللذين 
أيقونة  لحماية  كنيستهما  في  بقوا 
وهناك  يوناني.  ومصور  العذراء. 
كانت  التي  المنعزلة  المغنية  “إيلا” 

مشهورة ذات يوم. 

قصة مختلفة
الأيرانية  المخرجة  عكفت  لقد 
مختلفة  قصة  تقديم  على  فارسي 
إيران  في  الحكومات  ترويه  عما 
بتمجيدها الحرب، إذ نرى في فيلمها 
الشخصيات تتساقط ـ من دون أي 
مجد ـ بسبب نيران الاسلحة الفتاكة 
المستخدمة في تلك الحرب المجنونة. 
الذي يذهب إلى الأمام  الأخ الأكبر 
فيها  الخاسر  لحرب  وقودا  ليصبح 
فيها  الرابح  ما  والمهمشون،  الفقراء 

الجد  والدين.  الحروب  تاجر  فهم 
مع  تهرب  التي  والأم  الغاضب 
أصغر أطفالها، وسلسلة كاملة من 
تسكن  التي  الثانوية  الشخصيات 
الفسيفساء  هذه  المدينة.  هذه 
أيضا جانبا من  تجُسّد  الأبطال  من 
إذ  الفترة،  تلك  في  الأيراني  المجتمع 
يُظهر الفيلم التنوع الذي عُرف به 
المجتمع الإيراني، خاصة مع الكهنة 
الأرمن الذين يريدون إنقاذ تمثالهم 

لمريم العذراء بأي ثمن.
تقول المخرجة زبيدة فارسي: 

“في جميع أفلامي، أهتم دائما بهذا 
الفرد  قصة  مع  التاريخ  من  المزيج 
الحرب  الأحداث.  لتلك  وتفسيره 
شيء فظيع، بغض النظر عن مكان 
تدُمر  إنهّا  تحدث.  ولمن  حدوثها 
المباني  تُُمر  أن  قبل  البشر،  أرواح 

والمدن”.
يتفاقم الدمار وانعدام الأمن بسبب 

الإيراني،  للشعب  السلبية  المشاعر 
إلى  ويضطر  لضغوط  يتعرض  الذي 
تحمل العبء الأكبر المؤلم للهجمات، 
الغذائية.  المواد  شحة  إلى  إضافة 
هناك الكثير من العواقب المرتبطة 
بهذه المأساة الدموية التي استمرت 
لسنوات طويلة، سادت فيها المعاناة 
يعانون  زالوا  ما  الذين  الأهالي  بين 
الحرب  تلك  ندوب  من  بالفعل 
القاسية والمجانية، من قتلى وجرحى 

ومفقودين ومعاقين وعجزة. 
لقد أرادت المخرجة استذكار  فصل 
العراقية،  الإيرانية  الحرب  من 
كانت  عندما  عبادان،  وحصار 
عمر  )في  الوقت  ذلك  في  مراهقة 
عندما  الرئيسية  الشخصية  أوميد، 
بدأت الحرب(. أرادت أن أن تتبنى 
وجهة نظر المراهق، من خلال طرح 
السؤال: كيف تتغير الحياة اليومية 

عندما تبدأ الحرب؟
يعرض فيلم الرسوم المتحركة المؤثر 
هذا قسوة الحرب في مشاهد مكثفة 
المؤثر  المصير  عن  كاشفًا  ومذهلة، 
لأوميد، الشاب اليافع المسالم، بينما 
الحرب  عبثية  على  الضوء  يسلط 
ومعاناة المدنيين الأبرياء في مواجهة 

الدمار. 
البطولة  مفهوم  أنّ  “أوميد”  يدرك 
جنود  بفعل  يتجسد  لا  الحرب،  في 
الذين يحملون البنادق. بل في فهم 
الإيثار عندما نكون تحت الحصار، 
الآخرين  مساعدة  مثل  أعمال  عبر 
وامتلاك  الدعابة  وروح  واللطف 
بنفسك في ميدان  للتضحية  الدافع 
الآخرين.  أنقاذ  أجل  من  المعركة 
انطلاقًا من هذا كله، يصبح “أوميد” 

حارسا للحياة في منطقة الموت.
‏ تقول فارسي إن فيلمها يتحدث عن 
للمأساة  العالمية  الإنسانية  التجربة 
والنهوض  للمقاومة  القوة  وإيجاد 
‏وتأمل  أفضل،  مستقبل  في  بأمل 
محادثة  فتح  في  ذلك  يساعد  أن 
للآخرين لمعرفة المزيد من جيرانهم 
وكيف  إيران  الإيرانيين حول ماضي 
الفكرة  تأت  لم  حاضرهم.  على  أثر 
بالضرورة من هذه الأحداث. كانت 
الحرب  قصة  سرد  في  رغبة  مجرد 

استنادا إلى تجربتها الخاصة .
كما  مكرس،  المحصلة،  في  الفيلم 
والدها  لذكرى  المخرجة،  توقل 
ولجميع الضحايا الذين قتلةا في تلك 

الحرب العبثية من كلا الجانبين.

وثائقية،  أفلام  مخرجة  فارسي  سبيدة 
ولا  كانت  عدّة،  جوائز  على   حازت 
العام  في  ولدت  إيرانية،  ناشطة  تزال 
1965 في طهران، وغادرت إلى فرنسا في 
السجن،  عاما في  العام 1981. أمضت 
وبعد إطلاق سراحها أدُرجت في القائمة 
العرض  من  أفلامها  ومنعت  السوداء 
أسوأ  الوضع  أصبح  عندما  إيران.  في 
أوائل الثمانينيات، وبعد اندلاع الحرب 
الحكم  ـ الإيرانية، أيقنت ان  العراقية 
الأسلامي المتشدد قد إستخدم الحرب 
لسحق المعارضين، وقام بتصفية العديد 

من أصدقائها  التقدميين. 

محطات
سعد السوداني

محطة رقم 1
سيصل القطار قريباً 
المحطة التالية قريبة

سينجو ولدي 
لقد حصلت على الدواء 

مر القطار 
لكنه لم يتوقف 

محطة رقم 2
القطار في طريقه إلينا 

سيصل والدك قريباً 
يحمل الدواء 

مر القطار
 لكنه لم يتوقف 

مات الولد 

محطة رقم 3
أسمع صوت القطار 

سيصل قريباً 
تنتظرني زهراء 

في المحطة التالية 
ساتزوجها وفاء للعهد 

مر القطار 
لكنه لم يتوقف 

محطة رقم 4
القطار آت لا ريب 

عدنان قادم 
وعدني بالزواج

مر القطار
لكنه لم يتوقف
ذبحت زهراء 

غسلاً للعار 

محطة رقم 5
أرجوك اسرع 

أيها القطار
أمي تحتظر 

ساطبع على جبينها قبلة 
أرجوك يا الله أغفر لي 

مر القطار 
لكنه لم يتوقف 

محطة رقم 6
هل وصل القطار؟

 سيصل القطار قريباً 
 هل سيصل محمو ؟

هو قادم بأذن الله
مر القطار 

لكنه لم يتوقف
ماتت أم محمود 

محطة رقم 7
نجاح الخطة يتوقف 

عليك أيها القطار
اسرع أرجوك 

الرفاق هناك في انتظاري 
مر القطار 

لكنه لم يتوقف

المخرجة سبيدة فارسي

�شـعـر...�شـعـر...

 191November 2026 19 كانون الثاني/ نوفمبر



N
o

. 1
7

6
12

تجري الاحداث في اقل 
العناصر مادية ومنها 
الامكنة التي لا تتعدى: 
المطبخ، والغرفة، أو 
تحديدا السرير

ت�شكيلت�شكيل

تواجه الروائية سرى الحداد اكتظاظا 
غير معتاد في رغبات التعبير 
الداخلية، وهي رغبات تعبير عارمةٌ 
تصرفّها بتعدد وسائل التعبير عنها، 
وتوظفها لأجل اخراج ما بداخلها 
فهي: ترسم، وتكتب الشعر، وتسرد 
القصة، وتكتب المقالة، وهي في كل 
ذلك، تمتلك تقنية لغوية جيدة في 
الكتابة على تنوعاتها.

اختلاط الواقعاختلاط الواقع
بالأحلام والهلوسات  

لقد قرات روايتها الوحيدة “خاطف 
الاحلام” التي صدرت في العام 
2023، فأعجبتني لغتها كثيرا، 

واعجبتني قدرتها التخيلية العالية، 
واجواؤها )السرياليةُ( التي تشابه 
العوالم الغرائبية التي وجدت ما 

يشابهها من أجواء لوحات الرسامة 
المصرية رندة فخري كثيرا، ففي 

عوالم يشكل الرعب سمتها الأساس؛ 
حيث تتداخل القصص، بفوضى 

زمكانية، وتمتزج المصائر فيها مع 
بعضها وتتصارع، في أجواء من 

التفكك النفسي والاجتماعي، حيث 
تجري الأحداث مكتظة بصخبها 

وعنفها، وغرائبيتها، داخل الشخصية 
الرئيسية؛ وتجتمع العوالم المؤلمة 

اشد الإيلام، وهو ما يدفع المتلقي 
بإلحاح الى التساؤل: كيف يمكن 

للقاصة سرى الحداد أن تتحمل مثل 
هذه الأجواء المؤلمة حيث تختلط 

الاحلام بالهلوسات في سرد متلاحق لا 
يبين منه الخيط الأبيض من الخيط 

الأسود بين الواقع والاحلام.
يشكل القبو وملحقاتهُ البؤرةَ 

المكانية المولدة للحكايات، في هذه 
الرواية، حيث تجري الاحداث في اقل 
العناصر مادية ومنها الامكنة التي لا 
تتعدى: المطبخ، والغرفة، او تحديدا 
السرير، وهي تشكل المفتاح المكاني 

للسرد مما يخلق شحة مكانية نتيجة 

محدودية الأمكنة، 
فتعمد القاصة، 

وعبر تكثيف المونولوج 
الداخلي، الى محاولة خلق 

نسخة داخلية كثيفة تعوض عن 
خواء الواقع المعيش؛ فتبدو الرواية، 
منذ بدايتها، سعيا وبحثا عما اسمته 

الراوية )مكان حقيقتنا( هو الذي 
يظهر الجوهر الحقيقي للأبطال، 

وهو امر شديد القرب باجواء 
الرسامة المصرية رندة فخري التي 

لا تكتفي بهندسة ميزانسين عناصر 
اعمالها فقط؛ بل هندسة ميزانسين 

من نوع اخر، فحينما تعنون معرض 
لها بـ)السرداب(، وهو المكان الأكثر 

ملائمة لوصف مسرح )عمليات( 
اعمالها حيث تنعزل كائناتها في 

سراديب غائرة، وأجواء البعد والحزن 

رواية “خاطف الأحلام” لسرى الحدّاد 
وأجواء الرسامة رندة فخري

خالد خضير الصالحي



13
altareek althakafi

هذا  مقاربة  نحاول  المقالة  هذه  في 
الفن  في  تحولاته  تتبع  عبر  الرمز 
دلالاته  وقراءة  المعاصر،  العراقي 
بوصفه »أثراً« ثقافيًا يعكس تصدعات 
الهوية، وانكسارات السلطة، وأسئلة 

الذاكرة والتمثيل.
عن  المفصول  الرأس  صورة  تعود 
الجسد في الثقافة الرافدينية إلى أزمنة 
بمركز  الرأس  ارتبط  حيث  سحيقة، 
الوعي والقدرة والسلطة. في الأساطير 
القديمة، فلم يكن الرأس مجرد عضو 
والقرار،  الروح  موضع  بل  جسدي، 
ومن ثم فإن فصله كان يعني تعطيل 
النظام أو إعادة تأسيسه. هذا الإرث 
الرمزي ظل كامنًا في المخيال الجمعي، 
الحكايات  إلى  القرون  عبر  وانتقل 
البصرية  الفنون  إلى  ثم  الشعبية، 
بوصفه استعارة أكثر من كونه تمثيلًًا 
حرفيا. في هذا السياق، يتعامل الفن 
العراقي مع الرمز لا كصورة جاهزة، 
يستدعي  مفتوح،  دلالي  كحقل  بل 

الماضي ليعيد مساءلة الحاضر.
يتحول  المعاصرة،  الأعمال  ففي 
الرأس المقطوع إلى مجاز عن الذاكرة 
المنفصلة عن سياقها. كثير من الفنانين 
إلى  للإشارة  الرمز  هذا  يوظفون 
انقطاع السرد التاريخي، أو إلى تشظي 
الوعي الجمعي تحت وطأة التحولات 
هنا  الرأس  والاجتماعية.  السياسية 
شاهد  هو  ما  بقدر  ضحية  ليس 
أكثر  السؤال  ملامح  يحمل  صامت، 
مما يحمل آثار الفعل كما في اعمال 
و  طالب  حيدروعلي  كاظم  الفنانين 
وكريم  درويش  ستار  و  فرحان  رضا 
العميري و شوقي الموسوي و محمد 

القاسم.
تظهر هذه المقاربة في أعمال تتجنب 
المباشرة ، فتكتفي بإيحاءات شكلية 
ملامح  أو  الفراغ،  في  معلق  كرأس 
مطموسة، أو عينان مفتوحتان على 
او  يُسمّى. إن هذا الاقتصاد  فراغ لا 
الاختزال  في الشكل يقابله فائض في 
أكثر  الغياب  يصبح  حيث  المعنى، 

بلاغة من الحضور. اذ لا يمكن فصل 
هذا الرمز عن سياقه السياسي، لكن 
الفن العراقي المعاصر غالبًا ما يتجاوز 
التقريرية، محولًًا الرأس المقطوع إلى 
على  أو  الصوت،  فقدان  على  علامة 
انهيار العلاقة بين الفرد والسلطة. هنا 
الجسد ساحة صراع مباشر،  لا يعود 
بل يتحول إلى نص بصري يُقرأ ضمن 

شبكة معقدة من الإشارات.
في بعض التجارب، نلاحظ انتقال الرمز 
التأمل،  فضاء  إلى  العنف  فضاء  من 
حيث يُعاد تشكيل الرأس ضمن مواد 
يدُمج مع  أو  وخامات غير متوقعة، 
محاولة  في  كتابية،  أو  بنائية  عناصر 

لإعادة إنتاج المعنى لا استهلاكه.

»الأركيولوجيا«  مفهوم  استعمال  ان 
الماضي  في  التنقيب  يعني  لا  هنا 
فحسب، بل تفكيك طبقات الخطاب 
في  الرمز  يعرض  لا  فالفنان  البصري. 
شكله النهائي، بل يكشف عن طبقاته  
التي تتوزع بين الأسطوري، والديني 
و السياسي والشخصي. هذه العملية 
في  فوكو  ميشيل  به  قام  ما  تشبه 
يبُحث  لا  حيث  للخطابات،  قراءته 
من  شبكة  عن  بل  واحد،  أصل  عن 
الانقطاعات والتحولات وبهذا المعنى، 
يصبح الرأس المقطوع أداة تحليل، لا 
موضوعًا تمثيليًا، ووسيلة لفهم تراكم 
الصدمات في الوعي البصري، وكيف 

يعاد تدويرها داخل العمل الفني.
هذا  في  إلحاحًا  الأسئلة  أكثر  من 

هل  الأخلاقي,  السؤال  هو  السياق 
يحق للفن أن يستدعي رموزاً مرتبطة 
العراقية  التجربة  في  الإجابة  بالألم؟ 
المعاصرة ليست تبريرية، بل نقدية. 
فالفنان لا يعيد إنتاج الألم ، بل يسعى 
وإلى  معرفة بصرية،  إلى  تحويله  إلى 

مساءلة شروط تمثيله.
إن الجمال هنا لا يفُهم بوصفه تزيينًا، 
مسافة  خلق  على  قدرة  بوصفه  بل 
تأملية، تتيح للمتلقي أن يرى الرمز 
يعيد  وأن  المباشرة،  صدمته  خارج 

التفكير في علاقته بالذاكرة والتاريخ.
لا  السياق  هذا  في  الفني  فالعمل 
يكتمل  دون المتلقي، الذي يسُتدعى 
ليكون شريكًا في عملية الحفر الدلالي. 
باعتباره  م  يُقدَّ لا  المقطوع  فالرأس 
معنى مغلقًا، بل سؤالًًا مفتوحًا، يدعو 
إلى التأويل وإعادة القراءة. وتختلف 
الخلفيات  باختلاف  الاستجابة 
الثقافية، لكن الرمز يظل قادرًا على 

إثارة التفكير، لا الاستهلاك.
إن أركيولوجيا الرأس المقطوع في الفن 
مسار  عن  تكشف  المعاصر  العراقي 
فني واعٍ بتاريخه، وقلق من حاضره، 
هو  المستقبل.  أسئلة  على  ومفتوح 
رمز لا يُستخدم للتذكير بالعنف، بل 
لفهم آلياته الرمزية، وكيف تخُزَّن في 

الذاكرة البصرية وتعُاد صياغتها.
في هذا الفن، لا يكون الرأس المقطوع 
للتفكير؛  بداية  بل  للجسد،  نهاية 
محاولة  بل  الصمت،  على  علامة  لا 
لاستعادة الصوت عبر الصورة. هكذا 
يتحول الرمز من أثرٍ للانقطاع إلى أداة 
للمعرفة، ومن جرحٍ مفتوح إلى سؤال 

جمالي وأخلاقي في آن واحد.

استاذ مساعد في  كلية الفنون الجميلة/ 
جامعة بغداد

والعزلة، ومحاولة اخفاء الجراح التي 
تركها الزمن في النفس ولم تندمل 

بعد، وربما لا تندمل..
الشخصيات التي لا أسماء لها 

نتبين ملامحها جيدا من خلال ما 
يسجله صوت الراوي، وما يترشح 

عن الاحداث والمواقف التي تخوض 
غمارها.

تتوسل الكاتبة بوسائل )خارج 
قصصية( منها نصوص الشعر 

وصور اللوحات الفنية ضمن جسد 
الرواية؛ فيتحول السرد عند سرى 

الحداد إلى تصوير، او بمعنى ادق، 
أنها تكتب السرد باتجاه الرسم، 

وهو اتجاه مضاد لما تفعله حينما 
ترسم باتجاه السرد، فتسبطن غور 

المكان كميدان تجري فيه )أحداث( 
اللوحة، كما تستبطن غور )الأبطال( 

كعنصر جوهري في بناء اللوحة 
فأعمالها )تشاكل صوري( بين هؤلاء 
الأبطال بحالاتهم النفسية وعناصر 

اللوحة الأخرى؛ وهو ما نجده في 
تجربة الرسامة المصرية رندة فخري 

من مشتركات مع ابطال سرى 
الحداد من مشخصات انسانية، 
وحيوانية، ونباتية، ليتشكل من 

كل ذلك واقع جديد مختلف ناتج 
عن تفاعل عناصر اللوحة بفعل 
)التشاكل الصوري( الذي ينتجه 

تجاور عناصرها المادية، وكلمات، 
من استعارات شاعرية، وهو تفاعل 
)كيميا/شكلي( تستند عليه مدارس 

الرسم والفوتوغراف )كافة( بدرجات 
متباينة، فكل الصور: لوحات 

او فوتوغرافا، تنطوي حتما على 
انزياحات استثنائية سواء بـ)المادة(، 

او بالدلالات، من اجل احداث 
تفاعل شكلي بينها لتنتج واقعا حلميا 

ينطوي على شعرية لا حدود لها.
تشترك سرى الحداد مع اعمال رنده 
فخري بان ابطالهما انثويات بامتياز؛ 

فمتلقوها يشعرون منذ لحظة 
التلقي الاولى بانها صادرة عن ذات 
مرهفة وحساسة، ترك عليها الزمن 
اثاره فانزوت عن العالم الخارجي 

بكل مثالبه، واتجهت الى حياة 
داخلية تلملم فيها أطراف وجودها، 
وشتات وبقايا كائناتها المختلفة التي 

تربيها في تجربتها الفنية او تركبها 
بإبداع خلاق لا حدود لجرأته. وان 
رواية سرى الحداد، كما بدت لنا، 
هي انتقالات متلاحقة بين الصحو 
والحلم والكوابيس، وتحتاج قارئا 

يقظا ومتابعا يرصد الاحداث بدقة.
هنالك طابع تعليمي لا ينسجم 

وتقنيات الرواية حيث تنطوي احيانا 
على شروحات قد تصلح أن تكون 
اعلانات عن حاجات محددة مثلا: 

)حجر اللازورد( علاج لتخفيف 
الغضب والافكار السلبية، يفيد 

حجر اللازورد لمن يعاني من الانهيار 
العاطفي فهو يهدأ الحواس ويفتح 

العقل)ص41(.

د. أسعد يوسف الصغير

ليس »الرأس المقطوع« في الفن العراقي المعاصر صورة صادمة لذاتها، بقدر ما هو علامة 
ثقافية كثيفة الطبقات، تختزن تاريخًا طويلًًا من الرموز والأساطير، وتستدعي في الوقت 

نفسه ذاكرة قريبة مثقلة بالعنف والانقطاعات. حيث إن استحضار هذا الرمز لا يمكن قراءته 
بوصفه نزوعًا إلى الإثارة البصرية، بل بعده  فعل حفرٍ )أركيولوجي( في طبقات المعنى  فمن 

المقدس إلى السياسي، ومن الأسطوري إلى اليومي، ومن الجسد الفردي إلى الجسد الجمعي.

من الرمز الأسطوري إلى شهادة الذاكرة الجريحة

أركيولوجيا الرأس المقطوع
في الفن العراقي المعاصر

                                                           عمل للنحات رضا فرحان 

 191November 2026 19 كانون الثاني/ نوفمبر



14
N

o
. 1

7
6

النص  تفحصنا  وكيفما  بدورنا، 
وتفصيلاته   جزئياته  لفتتنا  الدرامي، 
المستقلة بكفاءتها في اطلاق “الفكرة” 
وربطها بالمتفرج. )أي تحاشي اعتبار 
الجزئيات ـ تعبيرا شفاهيا ـ أو مفهوما 
العامة،  النص  فكرة  أن  مجردا(. 
مسطرة  الطيبة  النيات  في  ليست 
الناجز  بل في حضورها  البروشور،  في 
الواقع،   وفي  العرض.  كما  النص  في 
يصعب تأمين مسرح حقيقي بفكرة 
عامة رئيسية واضحة لا تمر من خلال 
تفاصيله وجزئياته، كونها هي العنصر 

الحاسم  العاكس للحقائق.
النص المسرحي على مكونات  ينهض 
والافعال  الحكاية  ثلاث:  رئيسة 
هنا  نوردها  الدرامية.  والشخصيات 
امكن  ما  والسعي  وظائفها،  لتوكيد 
متغيراتها،  وملاحقة  فيها  للتوسع 
تخضع  ديناميكية  محاور  باعتبارها 
العلمية،  والمستجدات  للمتغيرات 
والحركات  الثقافية  بالتيارات  وتتأثر 

الاجتماعية.
    

أولًًا: الشخصية الدرامية
 Character

تحظى باهتمام متميز، وهي العنصر 
التجسد  قدرة  يمتلك  الذي   الوحيد، 
المنصة،  على  الممثل(  )عبر  حيا 
المؤهل  لخوض الصراعات ـ مع غيره 
ودوافع  لأسباب  ـ  الشخصيات  من 
موضوعة  منها  تتشكل  متقاطعة، 
النص العامة.  إن سلوك الشخصيات 
في  الحاسم  العنصر  يعتبر  وافعالها 
المتناحرة  المواقف  تراتبية  تحديد 
وخطوط سيرها، والكاشف أيضا عن 
الدرامية  الشخصيات  ترابط  شبكة 

بعضها ببعض. 

Char� “الشخصية ـ  اصطلاح   يعني 
acter”، الكيان الأدبي المتخيل القائم 
على “حوار”، يرسمه مؤلف في نصه 
الشخصية  تحمل  وحين  المسرحي. 
صفة “الدرامي”، فهي إشارة الى أنه 
يخوض وقائع واحداث جارية: أي أنّ 
صار  المتخيل،  “الأدبي”  الكيان  هذا 
يمتلك من المواصفات ما تؤهله دخول 

عالم المسرح  والتحقق فوق منصته.
فينطلق  الدراماتورغي  التحليل  أمّا 
الأدبية،  المادة  تفحص  من  مباشرة 
التحليلي،  المسرح  تربة  على  متكئا 
مفادها  خلاصة  الى  مباشرة  ليلفت 
أن لا وجود عمليا للمسرح من دون 
بمكوناته  النص  وأن  مكتوب.  نص 
الثلاث، المذكورة آنفا، وصلت المسرح 
ونظرياته عن طريق  الأدب، قبل أن   
يتجلى نفعها العملي، وتتضح ضرورتها 

في بلورة العرض المسرحي. 
طويلا،  طريقا  “الشخصية”  قطعت 
حتى  وصلت الى ما هي عليه الآن. 
ابتدأت في القرن السادس قبل الميلاد 
بـ “صوت” واحد، اشتهر به “ثيسبس 
ـThespis “ ممثلا لرئيس الجوقة في 
اليها  أضيف  ثم  الاغريقي.  المسرح 
محاور ثان اطلق عليه تسمية “الممثل 
بعدها   .”Protagoniste ـ  الأول 
في  ثلاثة  الى  المتحاورين  عدد  ارتفع 
أيام سوفوكليس.  وتلتها فترة اضطلع 
مستعينا  دور  من  بأكثر  فيها  الممثل 

بتبديل الأقنعة. 
فنا  البانتوميم  اصبح  أن  بعد 
القيصرية،  روما  في  مستقلا  مسرحيا 
النسائية  الشخصيات  ظهرت 
)الممثلات(. أشهرهن كانت “ميلاديا” 
وما   و“ثيودورا”.  و“رودوسيال” 
كانت مشاركتهن تخلو من الاعتراض. 

الأصوات  من  الكثير  تعالت  بل 
مستنكرة، تدّعي أن مشاركة النساء في 
المسرح تقود الى انهيار فني وأخلاقي. 
المسرح  اغترف  الوسطى  القرون  في 
الديني مادته من التعاليم المسيحية 

متخذا ثلاثة اتجاهات:
1. مسرحيات الاسرار وبلغت اوجها في 
القرنين الخامس عشر والسادس عشر 
بعد الميلاد. كانت تقدم في احتفالات 

ضخمة ويشارك فيها مئات الممثلين.
في  شاعت  المعجزات:  مسرحيات   .2
حتى  واستمرت  عشر  الثاني  القرن 
القرن الثامن عشر تستقي مادتها من 
والقديسين.  العذراء  مريم  معجزات 
يتطلب  ما  بعدد  شخصياتها  وكانت 

العرض.
القرن  الاخلاقيات:  مسرحيات   .3
الخامس عشر والسادس عشر، غرضها 
أخلاقي  قرار  اتخاذ  تنويري.  تعليمي 
والخطيئة. الاثم  من  الانسان  يحذر 

وكانت اعداد شخصياتها غير قليلة.
في عصر النهضة ظهرت الكوميديا دل 
النمطية  الشخصيات  معتمدة  ارته 
بانتالونا....الخ.  تارتاغليا،  المعروفة/ 
حتى اختص كل ممثل بأداء شخصية 
الشخصيات  وتراوحت  واحدة، 

المشاركة بين 6 ـ 10.
القرن  في  البرجوازية  صعود  ومع 
التاسع عشر وتطور النزعة الفردية، تم 
استبدال الشخصيات النمطية بأخرى 
ولما  العادي.  الفرد  شخص  الى  اقرب 
ظهرت “الطبيعية”، صارت الشخصية  
العادي  نسخة طبق الأصل للشخص 
الذي يصادفك في كل مكان. في حين 
أفعال  بدوافع  “الواقعية”  اهتمت 
التقيد  الشخصية وحوافزها أكثر من 

بدقة تفاصيلها.

والسريالية  التعبيرية  جاءت  ولما 
تماسك ووحدة  من  الضد  سارتا على 
الشخصية، ولجأتا الى تفكيكها، ونزع 
باعتباره    عنها  الانسان  صورة  ثبات 
مسرح  أمّا  للتشكل.  قابلا  شيئا 
اللامعقول أو العبث فذهب الى ابعد 
من ذلك حين اعتبر الشخصية “شكلا 

فارغا يفتقد الى المضمون”.
والشخصية بكل أحوالها وانماطها، لا 
تكتمل الا بعد أن تتجسد فعليا على 
المنصة، ويعيرها الممثل من صفاته ما 
ليس فيها. ثم أن الشخصيات أشكال، 
بهيئة  المحددة  “النمطية”  منها 
وسلوك ما، ومنها ما يعرفّ بوظيفته 
المحددة )حارس، خادم ..الخ(، ومنها 
“الثانوية” و”المركبة” و “الرئيسية”..
الكركتر”  ـ  “الشخصية  وأهمها   الخ. 
والسلوك  الخاصة  السمات  ذات 

الشخصي الخاص بها وحدها.

تولى  أن  من  مناص  لا  الخلاصة: 
باعتبارها  خاصا  اهتمامًا  الشخصية 
العنصر  المهيمن هيمنة مطلقة على 
الحدث  رسم  في  والاكفأ  الجزئيات 
مغزاه  ولهذا  المعلومة.  وتوصيل 
الحاسم في تشكيل فكرة النص العامة. 
المواقف  تفاصيل  أن  آخر:  بتعبير 
من  تتضمن  بما  والفصول،  والمشاهد 
معلومات، لا تتجه للارتباط بالفكرة 
طريق  عن  الّّا  وتأويلها  العامة 
الشخصيات. وعن طريق الشخصيات 
يجري  وأفعالها،  أقوالها  من  نفسها، 
تنظيم تسلسل احداث “الحكاية” وما 
تتضمنه من افعال درامية، والتعرف 
بين  الرابطة  المعقدة  العلاقات  على 
الحكاية  بين  أقصد  العنصرين،  كلا 

والشخصية.  

سليم الجزائري

المختبر الم�سرحيالمختبر الم�سرحي

   الفكرة العامّة 
إستقراء العرض إستقراء العرض 
المأمول وجزئياته المأمول وجزئياته 
                      

مع الشروع بأي عمل مسرحي جديد تبرز ملاحظتان هامتان: أولاهما استقراء 
“فكرة” العرض المأمول، على أساس قيّمه ودلالاته، وثانيهما أن تنطلق هذه 

“الفكرة العامة” من تفصيلات وجزئيات العرض.

مع صعود البرجوازية 
في القرن التاسع 
عشر وتطور النزعة 
الفردية، تم استبدال 
الشخصيات النمطية 
بأخرى اقرب الى 
شخص الفرد العادي



15
altareek althakafi

  Fable/ Story ثانيًا: الحكاية
تسلسل  في  مرتبة  وقائع  وهي 
درامي  وقالب  معلوم  زمني 
وعادة  أساسه.  السرد  يشكل 
النص  موضوعة  هي  تكون  ما 
المسرحي الأولية، رغم أن المسرح 

يقوم أصلا على المحاكاة.
هناك  الأجنبية  اللغات  في 
هو:  الأول  للحكاية.  اصطلاحان 
الاساطير  به  ويقصد   Fable
المختلقة.  والخرافات  والحكايات 
 ،Historire أو Story :والثاني هو
السردية  الحكايات  به  ويقصد 
)وبضمنها  الخرافية  غير  الأخرى 

التاريخية( التي وقعت فعلا. 
الدراماتورغية  نظر  زاوية  ومن 
فإن الحكاية تعني: سلسلة وقائع 
لأحداث  الاولي  النسيج  تشكل 
تهدف لتحقيق فكرة عامة رئيسة. 
هناك  حكاية،  كل  بداية  وفي 
“نقطة انطلاق” ينبغي تحديدها. 
لا  مثلا،  “هاملت”  مسرحية  في 
الحدث  انطلاق  نقطة  تترافق 
في  الحكاية  بداية  مع  الفعلي 
ظهور  مع  وإنما  الأول،  المشهد 

الشبح فوق اسوار القلعة. 
يمكن في العموم ملاحظة، أن أولى 
ترد  الشائعة،  الحكايات  وقائع 
هو  )كما  الوضوح،  كل  واضحة 
والتخاريف(،  الأساطير  في  سائد 
لمهام  يتهيأ  “ببطل”  متمثلة 
أراد  إن  تخطيها  عليه  خطيرة، 
والفوز  مبتغاه،  الى  الوصول 
الوقائع  وهذه  الحسناء.  بالأميرة 
الأخرى،  بعد  الواحدة  تتوالى 
هرمي،  بنيان  في  متصاعدة 
ولا  خطوة.   كل  مع  توترا  يزداد 
عودة   بعد  إلّّا  “الحكاية”  تغلق 
بالغار  ومكللا  منتصرا  “البطل” 

بعد أن تخطي كل الصعاب.
مع عودته أيضا تتضح فكرة النص 
متبلورة   “مقولة”  بشكل  العامة، 
“كفكرة عامة”، من قبيل “انتصار 

الخير على الشر”، أو “نال الشرير 
جزاؤه”.. وما شابه. وقد تبدو مثل 
وكأنها  للبعض،  النصوص  هذه 
نوع من “الاستنساخ” أو التكرار 
أحداثها  تحمل  ما  رغم  الآلي، 
شحنات  من  الزمني  وترتيبها 
أدق:  بكلمة  جدا.  قوية  فكرية 
“الحكاية”،  اليه  انتهت  كيفما 
اليه الشخصية الدرامية،  أو آلت 
هناك قيمة معرفية مؤثرة، يبدو 
يريد  لا  كمن  خلالها  “البطل” 
أو لا يستطيع الحصول على غير 
يستطيع  لا  وكمن  الأميرة،  هذه 
سلوك درب آخر غير الدرب الذي 
وهكذا،  الحكاية.  عليه  تفرضه 
وقائعها  تتعاقب  “حكاية”  نتابع 
بأحداث  “كرونولوجيا”،  زمنيا 
“البطل”،  على  تفرض  جاذبة، 
لمقتضيات  وفقا  يفعل  ما  فعل 
بتسلسل  حبكة  عليه.  الحبكة 
زمني، تترافق مع تسلسل سببي 

للأحداث.

ثالثًا: الأفعال الدرامية
 :Action

على  الجارية  الأحداث  وهي 
المنصة وخارجها، وما تقوم بفعله 
بداية  من  الدرامية،  الشخصيات 
وتكمن  نهايتها.  حتى  المسرحية 
الدرامية  الأفعال  هذه  أهمية 
وراء  )الدينامو(  المحرك  كونها  في 
حال  من  الجارية  التحولات 
تغطي  ما  عادة  وهي  حال.  الى 
يتم  أن  على  بطولها.  المسرحية 
“الحكاية”  وبين  بينها  التفرٍيق 
، فكل منهما مستقل عن الآخر، 
في  الخاص  دوره  منهما  ولكل 

هيكلة وبناء الفكرة العامة. 
هذه  البنيوية  الدراسات  تعُد 
تعرفّه  مستقلا”  “صنفا  الافعال 
الافعال  مجموع  انه  بالقول: 
وارتباطاتها بما يجري من حولها. 
“الفعل”  فإن  عام  وبشكل 

اصطلاح يرتبط دائما بما تقوم به 
مجموع  وأن  وتؤديه،  الشخصية 
ما  )الاحداث( هذه، هو  الأفعال 
كعرض  التحقق  من  النص  يمكّن 

آني على المنصة. 
مكملا  الأول  “الحدث”  يأتي  قد 
رفع  قبل  جرت  سابقة  لوقائع 
الستار. وهي وقائع لم نشاهدها، 
الكلمة  )عبر  “سردا”،  وصلتنا 
والحوار(. كما قد نصادف في كثير 
تجري  “وقائع”  الحكايات  من 
بين المشاهد والفصول يبلغ عنها 
وقائع  كلها  وهذه  أيضا.  بالحوار 
للأحداث  تمت  ولا  عنها  “يُخبر” 
زمن  أن  رغم  بصلة،  الفعلية 

وقوعها هو نفس الزمن القائم.
 هنا يكمن أيضا، وبلا جدال، سحر 
الحكاية. أعني هذا السير الحثيث، 
شرارتها  انطلاقة  مع  المتردد،  غير 
الأولى وحتى خاتمتها مترافقا برؤى 
واضحة وتوتر يثير فضول المتفرج 
وتساؤله عما ستؤول اليه الأحوال.

معرض  في  ارسطو  أشار  وقد 
“الدرامي”   بين  تفريقه 
الأوّل  أنّ  ذاكرا  و“الملحمي” 
والثاني  بالفعل،  الفعل  يحاكي 
أمّا  والقص.  بالسرد  الفعل  يحاكي 
النقدية  والخطابات  الدراسات 
اللسانيات  بعلم  الصلة  ذات 
فقد  عهدا،  الاحدث  وبالبنيوية 
تحليل  في  آخر  طريقا  انتهجت 
النص ودرسته “كمنظومة مغلقة 
على  منفتحة  غير  نفسها”،  على 
التلقي،  التأويلي في عملية  البعد 
أو  التاريخي  بالسياق  علاقته  أو 
حقيقة:  معتمدة  الكاتب.  حياة 
أن معنى الجزء يتولد من علاقته 
بمعنى الكل، وإن النهاية الحاسمة 
المغلقة تتأتى كضرورة حتمية عن 
الأمور  أن  أي  الدرامية.  الأفعال 

لابد وأن تحسم بشكل تام.
الى  الدراسات  هذه  قادت  لقد 
النص  تحليل  في  جذري  تغيير 
المسرحي، بالكشف عن مستويين 
السطحية  :بنيته  هما  مختلفين، 
العميقة عن طريق رصد  وبنيته 
على  القوى  صراع  ديناميكية 
مستوى الأخيرة، وتركيب الاحداث 
على  وتيمتها  الحكاية  وسيرورة 

مستوى الأولى. 

لا مناص من أن تولى الشخصية اهتمامًا 
خاصا باعتبارها العنصر  المهيمن هيمنة 
مطلقة على الجزئيات والاكفأ في رسم 

الحدث وتوصيل المعلومة

الطريق الثقافي ـ خاص
قرع الإتحاد الدولي للحفاظ على الطبيعة IUCN، جرس الإنذار بسبب 
الخدين  بالـ “بلبل ذي  المعروف  العراقي  البلبل  انقراض طائر   احتمال 
ضمن  صنفه  قد  الاتحاد  وكان   ،Pycnonotus leucotis الأبيضين” 
الطيور “الأقل تهديدًا” في العام 2018، إلّّا أنّ أعداده الآخذة بالتناقص 

في السنوات الخمس الأخيرة، قرعت ناقوس الخطر.

في  تنتشر  التي  الآسيوية  الفصائل  أحد  الأبيضين،  الخدين  ذو  الأبيض  البلبل  يعد 
الهند وشمال شبه الجزيرة العربية والعراق تحديدًا، ووُصف بهذا الأسم في قوائم 

“تايسهرست” الصادرة عن الاتحاد الدولي لحفظ الطبيعة في العام 2018.
يتميز البلبل العراقي أبيض الخدين بمظهره المستدير، وجسمه الرمادي المائل للبني، 
وذيله الطويل نسبيًا، والذي تبدأ ريشاته سوداء اللون عند المنبت، وتنتهي بأطراف 
بيضاء، ويتميز برأسه ذي اللون الأسود وخديه الأبيضين، بينما تبدو حلقات عينيه 

خالية من الريش، ومنقاره قصير، وفتحة الشرج صفراء زاهية.
عادةً ما تبني إناث البلبل العراقي العش، الذي يكون على شكل كوب غير منتظم 
مخفي  مكان  في  ويقع  متنوعة،  نباتية  وألياف  جافة  وأعشاب  رفيعة  أغصان  من 
على الأشجار وفي قلوب النخيل المحمية عادة بالأشواك. يحتوي العش عادة على 3 
بيضات، ونادرًا ما يكنّ أكثر من ذلك. يتميز لون البيض بالأبيض الكريمي مع بقع 
بنية وحمراء. بالنظر لكثرة المخاطر التي تحيق بهذا الطائر، فأن ثلاثة أعشاش فقط، 
من بين عشرين عشَا، تنجو من التخريب )أقل من 16 %(، ويعود ذلك على الأرجح 
إلى افتراس الغربان، نظرًا لأن العديد من الأعشاش غير مخفية جيدًا، بالإضافة إلى 
البساتين  أصحاب  من  الكثير  يلجأ  حيث  العراق،  جنوب  في  لاسيّما  الجائر،  الصيد 
لصيد الإناث والذكور البالغة، فتموت صغارها عندما تفقس من الجوع في الأعشاش.
يُعد البلبل العراقي أبيض الخدين طائرًا شائعًا في الأقفاص، وتربيه العديد من الأسر 
كطائر أليف للتمتع بصوته العذب وتغريده الشجي. على الرغم من أن صيد الطيور 
البرية والاحتفاظ بها غير قانوني من الناحية الفنية بموجب القانون العراقي، إلا أن 
هذه الممارسة منتشرة على نطاق واسع، ولا تطُبق وزارة البيئة عادةً أي لوائح تنظم 
هذا النوع، ويُثير هذا الانتشار الواسع وطرق الصيد الجائر والتجارة غير المشروعة 
بهذه الطيور، مخاوف دعاة حماية البيئة، لاسيّما في البصرة التي كان البلبل العراقي 
تراجعاً  يواجه  لكنّه  المنازل،  في  ويرُبى  النخيل  بساتين  في  يعيش  مألوفاً  طائراً  فيها 
نادراً  اليوم  يجعله  مما  البساتين،  وتجريف  )النخيل(  مواطنه  تدمير  بسبب  خطيراً 
محلياً ومهدداً بالانقراض، مؤثراً على التوازن البيئي وفاعليته كمفترس طبيعي لآفات 

النخيل مثل حفّار الساق، وهو ما يشكل تحدياً كبيراً لبيئة البصرة الزراعية.
يفضل البلبل العراقي البساتين والمناطق التي يتوفر فيها الماء ويقل فيها الضجيج 

البشري، ويتغذى على الفاكهة والبذور والحشرات )للحصول على البروتين(. 
إنّ انخفاض أعداد البلبل العراقي في البصرة يعكس تدهورًا بيئيًا واسعًا، بينما تعُدّ 

حمايته ضرورية للحفاظ على النظام البيئي والزراعي واستعادة التوازن الطبيعي.

رابط مشاهدة الفيديو الخاص بالبلبل العراقي أبيض الخدّين
https://tareekthakafi.com/?p=1679

بـيـئـة عراقـية..بـيـئـة عراقـية..
البلبل العراقي 
مهدد بالإنقراض 

بسبب الصيد الجائر

IUCN البلبل العراقي أبيض الخدين في البيئة العراقية.                                  الصورة

 191November 2026 19 كانون الثاني/ نوفمبر



16
N

o
. 1

7
6

لقد استلهم سيّّر عدد من رموز 
الإبداع، بطريقة تعبيريةّ وتناصيّة، 

وتحويل )الشكل السردي( إلى 
مدوّنة حوارية تجمع أو تمزج 

بين الشعر والسرد، وتقنيات 
الحوار لكنّها لا تنتمي لا للشعر 

ولا للقصّة ولا للمسرح على وفق 
المعايير والخصائص النوعيّة والفنيّة 

المتعارف عليها، فهو يخترق هذه 
الأجناس ليخلق )نصّاً موازياً( يفيد 
من تقنياتها وعناصرها ليضع عالماً 

من الحوار مرتكزاً على )الرؤية( 
وجعلها المرتكز في استلهام تلك 
المرجعيات، وليس من الصعب 
اكتشاف أنها تجربة في الخروج 

على الحدود الإجناسية والتوغل في 

روح البحث عن المعنى والصور 
والإشارات والتضمينات بعد وضع 

الهيكل )الحواري ـ الافتراضي( القائم 
بين الرجل والمرأة، وهما يجوبان 
التاريخ، تاريخ الفكر واستعراض 
الشخصيّات الأدبية ذات النسق 

)الإشكالي(، وصولاً إلى )كتابة( 
مفتوحة لا تعتمد القواعد الحادة 

في التجنيس، إنه نص )توليفي( 
يجمع روح الشعر مع عناصر السرد 

ويتعمق في تناول الرؤى الفكريّة، 
ير ويؤشّّر كثيراً من الأسئلة  والسِّ
حول الشخصيّات التي تناولها 

وخلق تناصّاً متصلاً معها ليكتشف 
عوالم جديدة، وهو نسق يحفر 
في الظاهرة الثقافية عبر تناول 

شخصيّات )إشكالية( تتيح لإنتاج 
رؤية للحوار والسؤال والبحث عن 

المعنى. 
وكل هذه الاشتغالات مؤطرةّ 
بتقنية )الحوار الافتراضي( بين 

المرأة والرجل، حتى تغدو هذه 
الثنائية ضمن المتخيّل )الرمزي( 
وإنها مجردّ فرضية لتسويغ نمط 

من الحوار )التساؤلي( وجدل 
البحث وتأشير بؤر التأزمّ ومساحات 

النسق الوجودي الذي يكتنف 
حياة المشاهير وهم يتصارعون 

حتّى مع الشخصيّات والرؤى 
التي ابتكروها. فما الذي يستطيع 

الإمساك بهذه )التجريبية( الجامحة 
التي ارتكزت عليها مجموعة )آخر 

امرأة على الأرض(؟ وهل توصيفها 
بأنها )مجموعة قصصية( يمكنها 

التآلف ويمنحها جواز مرور تداولي 
مع أنهّا – بالمعايير الفنية – لا 

تمثّل نصوصاً قصصيّة كما يفهمها 
المقياس النقدي؟ وتنطبق عليها 

المعايير الإجناسيّة؟ لعلّ من البداهة 
أنّ )حسب الشيخ جعفر( وضع 

هذا القناع الفني القصصي كنوع 
من تصميم )الفخ( الجمالي بعد 

أن أدرك أن الكتابة السرديّة هي 
عوالم مفتوحة يمكنها الإفادة من 

كلّ الوسائل الأخرى وصولاً إلى 
)نص( يتنافذ مع تعدديّة الرؤى، 

ويعبّّر عن المعنى بشكل غير 
تقليدي، إنهّا نصوص تركز على 

ميكانزم )الرؤية النصيّة( المنفلتة 
من التأطير الإجناسي، ولذلك نجدها 

تميل إلى النسق التعبيري، وتقترب 
من )رمزية السرد( إذ توظّف 

تقنية )التناص( في إعادة اكتشاف 
الشخصيّات واستدعائها واستنطاقها، 

وكأنها شخصيّات داخل النص 
ونلحظ شخصيّات حقيقية تاريخية 
مثل )الكسندر بلوك( و)اخماتوفا( 

و)تشيخوف( و)غوغول( 
و)تولستوي( و)الجواهري( و)توفيق 

الحكيم( و)بلند الحيدري( و)فؤاد 
التكرلي( و)نزار قباني( و)ليلى 

بعلبكي( و)زوربا اليوناني( و)نجيب 
محفوظ( و)السياب( و)بيكاسو( 

و)غويا( و)سيدوري( و)سترنبيرغ( 
و)دستوفسكي( و)افلاطون( 

و)أنسي الحاج( و)حافظ الشيرازي( 
و)فاوست( و)أبو نؤاس( و)بودلير( 
و)هولدرين( و)جبران خليل جبران( 
و)مايكوفسكي( و)المعرّي( و)كولن 

“آخر امرأة على الأرض”

شعرية السرد 
وإشكالية  التجنيس

تثير مجموعة “آخر امرأة على الأرض” للشاعر حسب الشيخ جعفر أكثر من سؤال، وأكثر من 
مدخل وأكثر من وقفة، كونها مثلّت نمطًا من الكتابة الخارجة والمتمردّة على معايير التصنيف 

الإجناسي، فهو لم يمزج بين )الشعرية( و)السرديّة( فحسب، بل انطلق في خلق عوالم باذخة 
)لحواريات( وحفريات تناول فيها حياة وإبداع ورؤى كثير من الأدباء والشعراء ورموز 

المعرفة، من خلال ابتكار شكل كتابي قائم على ثنائية المرأة والرجل، وعوالم السؤال المعرفي 
والوجودي، وخلق تناصّات مع نصوص عالمية.

د. سمير الخليل

تغدو ثنائية الرجل 
والمرأة لدى الشاعر 
ضمن المتخيّل )الرمزي( 
كفرضية لتسويغ نمط 
من الحوار )التساؤلي( 
وجدل البحث وتأشير بؤر 
م ومساحات النسق 

ّ
التأز

الوجودي

ثنائيـات �شـعريةثنائيـات �شـعرية



17
altareek althakafi

كأن النصوص 
توحي باغتراب 
الشاعر الذي 

يحاول قتل ذلك 
الاغتراب من 

خلال النزوع إلى 
عوالم المرأة، 

والبحث عن 
معنى الوجود

إنها نصوص 
 
ً
حملت كثيرا

من خصائص 
ت 

ّ
التعبير وتوغل

 في 
ً
كثيرا

الرؤى والصور 
والتناقضات 

وتأسيس عوالم 
تمزج الحلم 
بالاستدعاء 

والوعي 
والتأشير وتلك 
هي ميزة هذه 

المجموعة 
الاستثنائية

ولسن( و)سارتر( وغيرهم. 
كلّ هذه الشخصيّات تستدعيها 

النصوص وتستنطقها الرؤى المترشحة 
على شكل حوارات ثنائية بين روح 
البطل الذي غالباً ما يكون شاعراً 

وغريباً، وكأن النصوص توحي باغتراب 
الشاعر الذي يحاول قتل ذلك الاغتراب 

من خلال النزوع إلى عوالم المرأة، 
والبحث عن معنى الوجود، وعلى وفق 

هذا التحليل تنحو النصوص باتجاه 
)الذهنية( المعرفية الحواريةّ وإثارة 

الأسئلة، وجعل الحوار نوعاً من البحث 
عن الحقيقة وتأمّل المعنى والصور سواء 

في منحنيات الفكر أو ما تثيره )سير( 
المشاهير.

رمزية مكانية 
وما الأمكنة مثل )المطار( و)المدينة( 
و)دار العرض السينمائي( و)المقهى( 
ليست سوى )رمزية مكانية( يحاول 
الكاتب إيجاد فضاء لهذه الحوارات 

والرؤى، إذ تحولت إلى سؤال لا ينتهي 
بحثاً عن المعنى وتعبيراً عن قلق 

الإنسان وهو يستعرض أو يستحضر 
هذه الإحالات والشخصيات التي لم 
تسُتنطق عبر )استدعاء تاريخي( بل 

هو استلهام شفروي لإيجاد رؤية 
جديدة، وكشوفات ذهنية لما تمثلهّ 

هذه الشخصيّات التي تحمل كثيراً من 
الغموض والأسئلة والتوّهج والاكتمال 

على مستوى التوازن بين واقعها 
)التاريخي( وما انتجته من تحليق 

يفكك معنى الكينونة الإنسانية وتعالقها 
مع أسئلة اللّحظة التاريخية المأزومة 

التي انصهرت بها وتشابكت معها. 
ويمكن القول انسجاماً مع هذا الفهم 

بأنّ نصوص المجموعة كلهّا تعد 
)متواليات سردية( عامّة وليست 

قصصيّة، لأنها عبارة عن نصوص انثيالية 
حاول الكاتب أن يقطّعها ويفصل بين 

متونها بعناوين فرعية، إنها متّصل 
استرسالي لنص طويل يجمع بين )امرأة 

ورجل( يتحاوران معرفياً في مكان 
جديد، وتناول جديد لفكرة أو شخصيّة 

معينة، فالنصوص اذن متصل سردي، 
تعبيري، ونسق متوالد يتمركز على سؤال 

ورؤية في كلّ مقطع حين يتناول سيرة 
شخصيّة جديدة. 

لعلّ هذا المبنى التعبيري يوحي بالسرد 
)الإطاري( الذي يتيح مساحة من 

التجوال وانتقاء السير والبحث والتحرّي 
عن الفكرة والرؤية والصورة والإحالة 

والرمز، ويمكن تأمّل هذا النص وتكرار 
)نسقه( في أغلب النصوص من وجود 
)امرأة ورجل( وسؤال وحوار، وانثيال 

واستحضار )تناصّّي( عميق الدلالة، 
كقوله: “وكان الغريب عائداً من السينما 
تحت أشجار الرصيف البيضاء، مستذكراً 
صوراً من الفيلم استوقفته امرأة ملتفّة 

بفروها الأشهب، امرأة مستعجلة: 
المرأة: شكراً لك )تتفرس في وجهه قبل 

أن تسرع لتبتعد عنه. 
الغريب: متفرّساً في وجهها مأخوذاً 
بجمالها الفائق متسائلاً مع نفسه. 

أهي هي؟ أيمكن أن يحدث هذا وبعد 
دقائق، انتظري من فضلك... أأنت هي؟ 
المرأة: )وكأنما لم تفاجأ بالسؤال ضاحكة 

الوجه(... هي من؟ 
الغريب: ألست أنت الممثلةّ، أرجو 

المعذرة، لا أريد إزعاجاً لك
المرأة: الممثّلة أية ممثّلة؟ 

الغريب: أنا عائد من السينما، وقد 
شاهدتك هناك في الفلم آخذةً دور أنا 
كارنينا... كان اقدامك على قتل نفسك 
تحت عجلات القطار خطأ فنيّاً، روائياً، 

أتلك قسوة من الكونت )تولستوي(؟
المرأة: مهلاً.. مهلاً.. لماذا تظننّي هي؟ 

أننّي ممثّلة الفلم؟ 
الغريب: أصدقك القول أنني لست 

واهماً.. أو مصطنعاً تقربّاً منك. 
المرأة: قد أشبه تلك الممثّلة أو غيرها، 

إنما أنا.. أنا. 
الغريب: هلا استرحنا على مصطبة ما؟” 

)المجموعة: -10 11(. 
ويستمر هذا الانثيال – الحواري 

باستدعاء فكرة الرواية والفلم والفرق 
بينهما، وما فعله تولستوي، إنه )إطار 

سردي / حواري( لاستحضار الرواية 
وصاحبها عبر )لعبة( الحوار العابر بين 

الرجل )الغريب( والممثلة المفترضة 
)المرأة(، وبهذه التقنية يغوص )حسب 

الشيخ جعفر( في تاريخ الشخصيّات 
وأبطال الروايات والشعراء، وهو 

يستنطق الأفكار والرؤى عبر هذه 
الحوارية )الافتراضية(، ووضع الإطار 

لمتن )حكائي( يرتكز على الجدل 
المعرفي والنقاش واستعادة المعلومات 

والمعطيات على وفق حوار فيه كثير 
من جمال اللغة الشعريةّ، والإشارات 

والإحالات العميقة والدالةّ وإثارة 
السؤال لتعمّق النسق التأملي. 

إنهّا تقنيّة )مسرحة الأفكار والرؤى( 
وذلك بطغيان عنصر )الحوار( الثنائي 

داخل النصوص، فالشاعر )حسب 
الشيخ( يوظّف تقنيات الشعر والسرد 

والمسرحة وصولاً إلى نص )توليفي( 
يجمع عناصر التعبير لكنّه نص خارج 
عن المحدّدات الإجناسية، إنه يوظف 

الشعري والسردي والمسرحي في 
إعادة اكتشاف الشخصيّات والأفكار 

والإحالات، وإعادة انتاج الوعي 
بكلّ الإشكاليات التي تكتنف تلك 

الإحالات، إنه نوع من التوغل في المعنى 
عبر تجريبية )الكتابة( اللااجناسية 
)المفتوحة( على الرغم من هيمنة 

التأطير أو النزوع الشعري، وبذلك فإنه 
يقدّم رؤية شعرية للعالم حتى وإن 

كانت هذه الرؤية ترتكز على التماس 
مع اسئلة الوجود والتراكمات وبعض 
الأزمات والاغتراب والنكوص الداخلي 
وأزمة الذات والآخر التي تتبدّى من 

خلال الاستحضار )الرؤيوي( لهذه 
الشخصيّات التي تصبح من خلال 

هذه النزعة )الذهنية – الحوارية( إلى 
شفرات ومرجعيات وايقونات للسؤال 

الذي يتحوّل إلى فضاء للاكتشاف، 
والتأمل وإعادة صياغة العالم على وفق 

)استبصار( عميق ودلالي. 

وهناك خصائص هذا الاشتغال في كلّ 
متون المجموعة وهي عبارة عن متصل 

)انثيالي( سعى الكاتب إلى توظيف 
)المونتاج( والتقطيع عبر العناوين 

الفرعية، وهي ليست أسماء لقصص 
بل متواليات مقطعيّة تشتغل على 
الفكرة ذاتها، وبحثاً عن مساحات 

جديدة وشخصيات وأسئلة ورؤى، إنها 
قراءة استنطاقية عبر الوعي الجمالي 

والفلسفي ولذلك نجده يبتكر جمالية 
الاستهلال في كلّ مقطع فنجد الاستهلال 
التشويقي الممهّد للحوار في نص )وحشة 
الديك(: “لماذا تتلكأ تلك المرأة الغريبة 
مثلي في الزقاق الجانبي؟ وكأنها تنتظر 

منّي لحاقاً بها، أو تلويحة أو إشارة بعد 
التفاتتها الصريحة إلّي وتوقّفها، وتذكرت 

مطار باريس والفراشات يطرن حولك 
من هنا أو هناك، وتذكرتّ الحكيم 

وبائعة تذاكر )الأوديون(، كنت نائماً 
عندما ايقظتني الفتاة بهزة رقيقة من 

يدها”. )المجموعة: -17 18(. 
ونلحظ استعارة حياة كثير من الأدباء 

والشعراء )الإشكاليين( وسنتأمل أنموذجاً 
استوحى فيه الكاتب واستحضر شخصيّة 

السياب وحواره مع المرأة والتعبير عن 
خلجاته وأزمته وأسئلته التي طرحها 

عنها عبر سيرته أو عبر رموزه الشعرية 
يتجلّّى ذلك في نص )عند السياب(: 

“على الكرسي الخشبي المهزوز ]يقصد 
الهزاز[! عند الطاولة المغطاة بأوراق 

صحف قديمة جداً، ورثةّ وممزقّة، 
يجلس الشاعر السياب وهو منهمك 

بالكتابة قائلاً من غير أن يرفع رأسه عن 
الدفتر المضاء بشمعة. 

تفضل )مرتدياً بيجامة.. بيضاء كالرؤيا(
الزائر: وكأنما أنا في حلم. 

السياب: الحياة حلم مثلما قالها عنوان 
مسرحيّة الشاعر المسرحي الاسباني 

كالديرون، قالها قبل أن يترهّب عندما 
كان في خدمة )الملك فيليب( الرابع؟ 

لم أعد أتذكر جيداً، مع أنني كنت أملك 
ذاكرة يقظى!

الزائر: أجل قبل أن يترهّب. 
السياب: ألم يغادروا الساحة بعد. 

الزائر: من تعني. لم يزل القصف يسمع 
بين الحين والآخر. 

السياب: الاميركان ومن غيرهم؟ 
الزائر: وربما هم المغول على ظهور 

الصافنات.. كما قلت أنت مرةّ!.. )لم 
يزل واقفاً فلا كرسي آخر في الغرفة(. 
لابُدَّ من أننّي أحلم فقد أزيلت هذه 

المنطقة )الشواكة( من الكرخ قبل أكثر 
من عشرين عاماً، وأقاموا بدلاً من 

منازلها وسوقها عمائر عالية ومباني 
وزارية كبيرة، فكيف أعيد هذا الفندق 
الزائل إلى مكانه، وكيف عرفت طريقك 
إليه أو إلى )ظلهّ( كما يقال )فلسفيّاً(.. 

أم نحن في قصيدة جديدة لك”. 
)المجموعة: 130 - 131(. 

إنَّ هذا الاستدعاء الممسرح لشخصيّة 
السياب وحواره مع الزائر تقنية )نصيّة( 

لجعل النص يعكس المواجهة المصيرية 
بين الشاعر والعالم، بين الذات والمكان 

بوصفه رمزاً،.. والإشارة الذكيّة إلى القوّة 

والهيمنة والاحتلال سواء أكان مغولياً 
أم أميركياً..، لكن الشاعر لا يبحث عن 

عالم كبير وحلم كبير إنهّ يتذكر )الفندق( 
الذي أزيل وهذه هي المسحة )الرمزية( 

التي تنفتح على طاقة من التأويل 
وتفكيك السّير والأفكار والشخصيّات 

للإمساك بالمعنى والإحالة والتأمّل. 
ونجد مثل هذا الإستدعاء في شخصيّات 

أخرى حقيقية مثل )الكسندر بلوك( 
و)اخمانوفا(، ونجد أنموذجاً آخر اجتهد 

فيه الكاتب عبر التناص مع أجواء 
ومعطيات )رسالة الغفران( للمعرّي، 

واستحضر بها شاعرين هما )الجواهري( 
و)نزار قباني( ووضع بينهما الحوار أيضاً 

وصولاً إلى استشراف كثير من الافكار 
والرؤى، وحمل النص عنواناً موحياً ودالاً 

على هذه الفرضية بوضع الشخصيات 
وإقامة الحوار بينهما في عالم )أخروي( 

أو يعقد محكمة في عالم )الأبديةّ( 
ونجتزئ مقطعاً من الحوار )الافتراضي(: 

“الجواهري مخاطباً نزاراً: 
- كنت متأرجحاً بين الأصيل والدخيل.. 

أيّة موسيقى مفكّكة أغرتك فهجرت 
العروض الصافي.. والتحقت بركب لم 

تكن يسعى لتخريب القصيد العربي؟ 
- نزار: وهل كانت )طوق الياسمين( 

مثلاً تخريباً، ألم تكن قصيدة موزونة؟ 
مقفاة بقافية واحدة، كل ما في الأمر 
أنني كنت حرّاً في اختيار العدد اللازّم 

من تفعيلات البيت أو السطر الشعري، 
ولقد استهوت هذه الطريقة أو الحياكة 

شعراء حاذقين، البياتي مثلاً. 
البياتي: )مهاجماً بلطف(: 

- عليك أن تعرف أولاً أنك أخذت منّا، 
نحن الشعراء العراقيين الرواد. تقنيّة 

التفعيلة الصافية في تعدّدها ضمن 
البيت الواحد ذي الشطرين. 

- الجواهري: لا تنسى يا صاحبي 
أنكم أخذتم هذه )التقنيّة( من 

الشعر الأوربي ألم تكن نازك الملائكة 
والسياب على معرفة بجانب من الشعر 

الانكليزي، وأنت أيضاً إلى حدٍّ ما... 
- البياتي: لم تكن الثقافة الغربية مغلقة 
النوافذ عن الهواء الحضاري العالمي في 
أي من عهودها الزاهرة، كانت ثقافة 

عطاء وأخذ متنوّر. 
- نزار: لم أجدني يوماً قريباً من شاعر 

أجنبي كبير أكثر قرباً منّي إلى الشعراء 
العرب العظام”. 

)المجموعة: 226 - 227(. 
استعار )حسب الشيخ( هذه التقنية 

)الحوارية( وبالتناص مع رسالة 
الغفران للتعبير عن )وعيه( النقدي، 
حول القصيدة الحديثة وإشكاليات 
الصورة والبحور والقافية والتفعيلة، 

عبر صياغة هذه الحواريات من خلال 
نص متصل سردياً وليس قصصياً لكنه لا 

يمثّل هوية اجناسية محدّدة على وفق 
معايير التصنيف. إنها نصوص حملت 

كثيراً من خصائص التعبير وتوغلّت 
كثيراً في الرؤى والصور والتناقضات 

وتأسيس عوالم تمزج الحلم بالاستدعاء 
والوعي والتأشير وتلك هي ميزة هذه 

المجموعة الاستثنائية. 

 191November 2026 19 كانون الثاني/ نوفمبر



أولا علينا تحديد أنواع الكتابة:
- الإبداعية الفنية والأدبية من نثر 
بأشكاله وشعر الذي لا أشكال ولا 

أنواع سوى عوالمه الداخلية الجياشة.
- الكتابة السياسية التي يفترض فيها 

أن تكون أيضا استجابة لقناعات 
فكرية وأحاسيس عميقة ضمن 

حالات إنسانية )الوطنية واليسارية 
والتقدمية والثورية( أو حالات لا 

إنسانية )الفاشية والنازية والعنصرية 
والطائفية وكل ما يتناقض مع صالح 

الإنسان(.
- الكتابة الإعلامية بكل أنواعها 

والتي يمارسها أهل الصحافة والإعلام 
بكل وسائطه وتتراوح بين الأخبار 

بكل معانيها والتعليقات والتقارير 
والمقالات الصحافية وغيرها. 

- الكتابة العلمية وهي بين إعلان 
اكتشاف معين أو يصار إلى تكليف 
الباحث بمهام تعليمية تقتضي منه 

إعداد مصادر او مراجع أو أي منتوج 
آخر له صلة بالبحث العلمي )كالترقية 

مثلا او الإسهام في مؤتمر علمي أو 
تمثيل المؤسسة( أو أنهّ يتقدم بمبادرة 

كشف جديد يراه ضروريا للوسط 
العلمي أو للاختصاص الذي يمارسه.

- الكتابات الرسمية والقانونية المتمثلة 
في إعداد الدساتير ومشاريع القوانين 
والمخاطبات الرسمية والإدارية وما 

شابه.
ثانيا علينا الاعتراف أن كل هذه 

الكتابات من أكثرها رقة وسلاسة 
وجمالا ومعاناة إلى أكثرها جفافا 

وخلوا من ذاتية الكاتب لا تأتي ولا 
تتحقق إلا وفقا للشروط التالية:

- وجود قناعة عميقة لدى الكاتب 
أو المبدع بشكل عام وإحساس شديد 

بضرورة الكتابة.
- الكتابة وكل الإبداع هنا أو أي رد 
فعل آخر هو في الحقيقة الاستجابة 

لدى المبدع لهذه القناعة وهذا 
الإحساس بعد أن يختمرا ويغدوا 

عنصراً ضاغطاً ودافعا لا يجد الكاتب 
بداَّ من الاستسلام لهما والمباشرة في 

تدوين استسلامه هذا على الورق 
)الكتابة( أو بواسطة الصوت )الغناء 
مثلا- ولا استبعد الصراخ في حالات 

صرعات العشق أو الاستغاثة( أو 
العزف على أية آلة موسيقية يحسنها 

المبدع.
ثالثا وهنا يبدأ الإشكال المركزي لهذه 

الموضوعة:
- هل في ذهن المبدع وهو في حالة 

الاستجابة تصور ما عن المتلقي؟ 
- وبالتالي هل النص المكتوب هو 

استجابة وحسب لدواعٍ داخلية ذاتية 
أم رغبة الكاتب في الإيصال أيضاً عدا 

عن كون النص استجابة؟
- وهل ان الإيصال هو أمر ضروري 
يحتاجه الكاتب المبدع؟ نحن نفهم 

أن كتابة النصوص السياسية والعلمية 
والإعلامية تنطوي على ضرورات 

التوصيل للقارئ لغايات معروفة لكن 
هل الإبداع الأدبي يحمل الضرورة 

ذاتها؟ لنقرأ قصيدة سعدي يوسف “ 
سيدة النهر”: 

توهّمْتُ أنكِ زاويتي، والمدَارُ الذي 
يقفُ النجمُ فيهِ

توهّمْتُ نخلَ السماوةِ، نخلَ 
السماواتِ

حتى حسِبتُكِ عاشقةً،
فانتظرتُ النهارَ الذي يَطْلُعُ النجمُ فيهِ.

توهّمْتُ
أوَْهَمْتُ

لكنّ أرضيّةَ الوهمِ يغسلهُا ضابطٌ ملَكيٌّ 
تلََبَّسَ عينيكِ
سيّدةَ النهرِ

هم يعشقون، ولا يملكون

ولكنهم حينما تغرقين
يََمدُّونَ كلَّ الخيوطِ التي قطّعَتْها 

احتراقاتهُُم.
إن كلَّ الزنابقِ في الماءِ

لم تنتظرْ مثلَ عُرسِكِ...
طافيةٌ أنتِ

بيَن الخيوطِ التي قُطِّعَتْ، وانتظارِ 
المدَار.

لنعترف أن سعدي يوسف هو أحد 
أصعب الشعراء وأعمقهم رؤية 

وأدقهم في اصطياد التفاصيل الخفية 
لأية ظاهرة تستوقفه وبهذا يختلف 

عن البياتي مثلا. فإذا كان البياتي 
يرى الشجرة كاملة فإن سعدي يرى 

زهورها وهي تطل برأسها في لحظات 
تفتحها. وبالتالي فإن متابعة سعدي 
هو جهد كبير متعب وينطوي على 

مخاطر. سعدي شاعر مفكر لكن 
فكره يغرق في شاعريته وشاعريته 
هي الأخرى تحوم في ظلال أفكاره 

التي ترسم أحاسيسه. وهذه القصيدة 
واحدة من القصائد الغامضة المليئة 
بالرمزية. صحيح تبدأ بجملة خبرية 
وهي عبارة شعرية تتفلت من بين 

يدي الرصد والفهم لكن صوتها عال 
فهي بين الوهم والزاوية والمدار 

والنجم وتلك عوالم تضيق وتتسع مع 
خلجات روح الشاعر التي تحتويها 

قدراته الفنية العالية على السيطرة بل 
وعلى توظيفها. ثم أن هناك صرخة 

داخلية يسمعها الشاعر نفسه تحكي 
عن إحباط شديد لكن سيدة النهر 
تبقى أملا في مقابل الخيبة والردة 
والانكسار. سعدي شاعر متفائل 

18
N

o
. 1

7
6

د. شاكر كتاب 

أنّ كتابة النصوص 
السياسية والعلمية 
والإعلامية تنطوي 
على ضرورات 
التوصيل للقارئ 
لغايات معروفة لكن 
هل الإبداع الأدبي 
يحمل الضرورة 
ذاتها؟

مقتربات نقـديةمقتربات نقـدية

إن الكتابة عامةَ والإبداع 
الفني خاصةً والأدبي على 

وجه أخص هو إما استجابة 
لضغط داخلي في ذهن ووعي 

الكاتب أو الشاعر جراء 
تفاعل التجربة الشعورية 

وربما هيجانها ومن ثم 
محاولات للإيصال )توصيل 
تجاربهم ومخلوقاتهم التي 

يظنونها جميلة إلى الآخرين(. 
أو هو كتابة مفتعلة 

سيفضحها النص نفسه 
بسطحيته ومباشرته. 

لمن يكتب الأدباءلمن يكتب الأدباء؟؟  
لمن تولد القصائدلمن تولد القصائد؟؟



19
altareek althakafi

لكنه الأكثر إحساسا بالخراب وله 
من النبوءات ما يجعل شعره مليئا 

بالحكمة الشاعرية فتلتقي آلامه بأبي 
العلاء والسياب وخيبات المتنبي. 

القصيدة رمزية مغرقة لكن مشاعره 
تطفح على سطح مقاطعها وصورها. 

تصوره نخل السماوة شاهقا كعلو 
السماوات وسيدة النهر عاشقة 
تجعله ينتظر المستحيلات وأن 
عشاقها لا يملكون سوى خيوط 

واهية سرعان ما تقطعت عندما 
تغرق سيدة النهر سيدة التاريخ 
سيدة الزمن. وبالتالي فالقصيدة 

تنبني على الوهم الذي يتحول إلى 
خيبة لكن بصيص ألأمل ما زال حيا 

يتوهج. 
السؤال لمن كتب سعدي هذه 

القصيدة؟ هل للتعبير عن خيبته 
وتجربته المحددة هذه؟  لكن 

التعبير لمن؟ والتعبير من الفعل عبّّر 
يعبّّر شيئا ما إلى مكان ما بواسطة 

شيءٍ ما. إنه يعبّّر كل ما في قصيدته 
ومحنتها إلى هدف غير معين. وأكاد 

أجزم أن هدفه يوم أطاحت به 
مشاعره في أحضان قصيدته هذه لم 

يكن هناك أحد في منطقة الهدف 
لذلك أظن أن هذه القصيدة هي 

صرخة من أحاطت به أزمته الروحية 
والنفسية فرأى أن يطلقها وسيسمع 
من يسمع وقد لا تصل إلى كثير من 
أذهان سامعيها. لا أظن أن سعدي 
كان ينوي مخاطبة أحد لكنه قول 
من شاعر امتلأ به صدره فكان لا 

بد من أن يطلقه. الصوت الشعري 
له سَوْرةٌ في أعماق الشاعر تدور 
وتدور وتجمع حولها كل أسباب 

الولادة من صوت وصور وموسيقى 
خارجية وأخرى داخلية ثم يكمل 
الجنين بناءه فيؤذن بالمجيء فيأتي 

مرة مفهوما سلسا شفافا ومرة عصيا 
على الفهم. 

ولنسأل معروف الرصافي لماذا ولمن 
كتب قصيدته الشهيرة “الأرملة 

المرضعة”؟ وقصتها معروفة إذ كان 
الشاعر عند صديقه صاحب الأسواق 

عندما مرَّت امرأة يبدو عليها 
الفقر والحاجة وأرادت أن ترهن 

صحنا لها عند صاحب المحل لكن 
الصفقة لم تتم وحين تساءل الشاعر 

عمن تكون عرف من صاحبه أنها 
أرملة فقيرة لديها طفلان أحدهما 

مازالت رضيعة فهبَّ الشاعر وراءها 
وساعدها رغم ترددها.  لكن بقيت 
صورتها وحالتها في ذهنه حتى عاد 

إلى البيت وليلا تحولت هذه القصة 
إلى قصيدة ملأت الدنيا وما زالت 

الأيادي والقلوب تتداولها. القصيدة 
مليئة بالصور الفنية الواقعية الرائعة 
التي ترسم حال المرأة الفقيرة وابنتها 

وملبسها ومعاناتها. صحيح يختتم 
الرصافي قصيدته ببيتين يستشف 

منهما أنه يوجه نداءه إلى الأحرار 
من البشر لمساعدة الفقير:

هَذِي حِكاَيَةُ حَالٍ جِئْتُ أذَكُْرهَُا ...  

وَلَيْسَ يَخْفَى عَلََى الأحَْراَرَ فَحْوَاهَـا
أوَْلََى الأنَاَمِ بِعَطْفِ النَّاسِ أرَمَْلَةٌ...  

وَأشَْْرفَُ النَّاسِ مَنْ بِالماَلِ وَاسَاها
لكنني لا أظن أن الشاعر حين راح 
يكتبها كان ينوي التوجه لأحد ما 

يستغيث به لأجل المرأة لكنه حين 
استنفذ طاقته الشعرية التي فجرتها 
حالة المرأة وصورتها مع صورة ابنتها 
الطفلة استدرك بتوجيه كلامه وهو 

يأتي على الخاتمة إلى من أسماهم 
الأحرار يشحذ هممهم فبالتالي 
استدارت القصيدة من وجهتها 

الوجدانية العاطفية الإنسانية وفنيتها 
العميقة إلى الخطابية المباشرة التي 

قربتها  - على الأقل في خاتمتها - من 
نثرية تخلو من الفنية الجميلة التي 

ملأت مشاهدها لاسيما في وسط 
القصيدة وقبيل الخاتمة:

بَكَتْ مِنَ الفَقْرِ فَاحْمَرَّتْ مَدَامِعُهَا...  
وَاصْفَرَّ كاَلوَرسِْ مِنْ جُوعٍ مُحَيَّاهَا
الموَْتُ أفَْجَعَهَـا وَالفَقْرُ أوَْجَعَهَا..  

وَالهَمُّ أنَحَْلَهَا وَالغَمُّ أضَْنَاهَـا
فَمَنْظَرُ الحُزنِْ مَشْهُودٌ بِِمنَْظَرهَِـا..  

وَالبُؤْسُ مَرآْهُ مَقْرُونٌ بِِمرَآْهَـا
كَرُّ الجَدِيدَيْنِ قَدْ أبَْلََى عَبَاءَتهََـا..  

فَانشَْقَّ أسَْفَلُهَا وَانشَْقَّ أعَْلاهََـا
هْرِ، مِئْزَرهََا...   هْرُ، وَيلَْ الدَّ وَمَزَّقَ الدَّ

حَتَّى بَدَا مِنْ شُقُوقِ الثَّوْبِ جَنْبَاهَا
تََمشِِْي بِأطَْمََارهَِا وَالبََردُْ يَلْسَعُهَـا..  

كَأنََّهُ عَقْربٌَ شَالَـتْ زُبَاناَهَـا
حَتَّى غَدَا جِسْمُهَا بِالبََردِْ مُرتْجَِفَاً..  

يحِ وَاصْطَكَّتْ ثنََاياَهَا كَالغُصْنِ في الرِّ
تََمشِِْي وَتحَْمِلُ بِاليُسْْرَى وَليِدَتهََا..  
دْرِ مَدْعُومَاً بِيُمْنَاهَا حَمْلاً عَلََى الصَّ

طَتْهَا بِأهَْـدَامٍ مُمَزَّقَـةٍ ...  في  قَدْ قَمَّ
العَيْْنِ مَنْشََرهَُا سَمْجٌ وَمَطْوَاهَـا

وماذا عن الجواهري في “دجلة 
الخير” أو “أرح ركابك” وهما من 

القصائد الوجدانية الذاتية العميقة 
وبعيدة الآماد وعميقة الصور 

وجياشة المشاعر مليئة بالحركة 
المشحونة بالشوق والحنين: لاحظ 

لوذ الحمائم بين الماء والطين، 
والكفن الذي يتمناه الشاعر أن 
يكون كفنه غداة البين مصنوعا 

من شراع ذلك القارب الذي تلوي 
الرياح به، والتفت إلى شجيرة الخمر 
تحت النخلة وكل ما فيها من صور 

متحركة تدفع بالقارئ أن يتنقل 
معها بغض النظر عن شدة أو بطء 

هذه الحركة وعن اتجاهاتها وعمقها 
وقربها من السطح. أما “بريد 

الغربة” فهي معاناة من نوع آخر 
ضمّت في أشجانها شوقاً ومطامح 

وعللاً وجاءت غنائيتها )بحر الوافر( 
لتضيف عنصرا جماليا مراقصا كما 

الطير مذبوحا يرقص من شدة الألِم.
ولا أدري لمن يناجي النابغة الذبياني 
حين ينادي دار ميَّة بالعلياء ويقف 
فيها أصيلالاً لا أصيلاً يسائلها فتعيا 

عن الجواب لأن ما في الربع من 
أحدِ. هذه الشكوى عن معاناة 
يخلقها طلل كان دارا قد خالت 
من أهلها فيمنحها الشاعر حياةً 

تمثلت في تجسيدها وهي التي كان 
يأمل منها جوابا والغريب أن كل 

هذه المشاهد الحزينة يتفاعل معها 
بحر البسيط لتغدو أكثر سلاسة في 

وإنشادها وترديدها. 
وإذا كان ادب الحكمة قد استقر 

في عالم يتقاسمه المتنبي وأبو العلاء 
المعري وقبلهما أبو العتاهية وأبو 
نؤاس وآخرون فإن الطريق إليه 
كانت مليئة بالألم وقسوة الحياة 

وتجارب الخيبات والفشل والإحباط 
فتبلورت برؤى فلسفية لم ينقصها 

إلا أن تكون مدرجة في منظومة 
متكاملة من الأفكار. لكن هل 

يكون هذا النوع هو وليد عصارة 
حياة واستخلاص الشعراء منها 

هذه الرؤى؟ ولمن كتبوها؟ أو لماذا 
أطلقوها؟ 

النتائج:
1. الكتابة الصادقة الحقيقية هي 

قبل كل شيءٍ استجابة لنداء داخلي 
ضاغط.

2. وهي مناداة للآخر للاشتراك في 
دنيا النص وعالمه.

3. هذا الآخر هو المتلقي بين قارئٍ 
ومستمع ومشاهد.

4. إيصال التجربة إلى الآخر ضرورة 
تقف وراءها أغراض متنوعة منها 

الطبيعة ألإنسانية التي تجد في 
مشاركة الآخرين مواساةً وتعزيةً 
ومساهمةً في تحمل المعاناة التي 

تعرض لها الشاعر.
5. ومنها أيضا توقع ان يقوم 

المتلقي بإيصال التجربة بنصوصها 
إلى الآخرين فتخلق موجة تحمل 

اسم الكاتب وتلك ربما من سمات 
النرجسية التي يصاب بها الشعراء.
6. لا أظن أن من المفيد رسم أو 

تفريغ التجربة الشعورية على 
الورق كافيا ما لم يرسل إلى متلقٍ ما 

وبالتالي أن المتلقي حاضر في ذهن 
الشاعر أثناء الكتابة حتى وإن طال 
العهد بكتابتها حولاً كاملا. وشعراء 

الحوليات لم يتأخروا في إكمال 
نصوصهم ولم يتريثوا في إعلانها إلا 
وفي ذهنهم صورة المتلقي بمختلف 
المستويات التي ينحدر منها الذي 

كانوا حريصين على إرضائه وتجنب 
صده عنهم إذا ما اكتمل بناء 

القصيدة.
7. لم يبحث النقاد ما إذا كان الشاعر 
ينتظر معرفة ردود فعل المتلقي بين 

إعجاب او رفض.
8. يشمل هذا حتى القصيدة 
الوجدانية والمغرقة في الذاتية.

9. لا تتوقف هذه الأحكام عند 
الشعر بل تمتد لتغطي في أفكارها 

ونواياها كافة الفنون الجميلة.
10. المحاضرة بحاجة إلى جزئها 

الثاني الذي يشرح انشطار عملية 
الاستجابة إلى حصتين للعاطفة 

وللعقل والصراع بينهما وكيفية تمكن 
الشاعر من الهيمنة على التوازن 

بينهما.

نصير الشيخ

لا تبغي هذه المقالة الحفر عميقاً في المنجز الفني والثقافي والحضاري لتجربة 
ثرة كالفنان العراقي الرائد جواد سليم، لأن ماكتُب عنه شكل خزينًا ثراً من 
الدراسات والأبحاث ومالخطوطات، ذلك أن تجربته ما زالت مجالا فسيحاً، 

للفحص والتأويل وتأكيد الريادة.
نسلط الضوء هنا على اللاجهد النقدي الذي دوّنه الناقد الراحل “عادل 

كامل”، في إضاءة استهدفن المراحل الأولى لتجربة جواد وتوجهاته الثقافية، 
ومعاينة الجانب الموضوعي غير المنقطعة فيها، وعن واقعها وتحولاتها 

الاجتماعية، كل هذا جاء عبر السؤال والشك وكيفية اتخاذ الخطوات لمسير 
التحديث في التشكيل العراقي المعاصر.

تصلح مقولة جواد “الفن مرآة” كمفتتح للدخول في توجهات الفنان آنذاك 
ذاتاً وفكراً، إلى جانب التأثيرات الأجنبية المتسربة اليه من اطلاعهِ ودراستهِ 
والمتجسدة فيما بعد، في اعماله رسمًًا ونحتًا. فالناقد عادل كامل يؤكد على 

أنّ “جواد سليم فنان بالمعنى الذي يوسع الحرفيّ أفقه الى الإبداع، وربط 
الابداع بالافكارالدينامية الديمقراطية، وقد سعى جواد الا يكون عمله مبتذلاً 

بالدعاية في الحدود المضرةِ ببنية اللوحة”.
كان جواد يبدو ممسكًا برؤى تسكنه حاملة رياح التغيير ومحملة على أفكار 

صريحة، تشده بين قطبي الذات “المحلية” و“العالمية” الأجنبية ومدارس 
الحداثة، والإنهماك كليًا في مزج التجربتين، ومن ثم انصهارهما في عمل 

فني نستخلص منه أسلوبيته الخاصة، المؤسِسة لمشروع الحداثة في الرسم 
والنحت.

مع تحولات المراحل اللاحقة، سعى جواد لتأسيس “فن يستمد مقوماته من 
الإرث الحضاري القديم والاسلامي وبنية الحاضر والكشف عن متطلبات 

التعبير عن الحريَّة الأسلوبية ضمن اشتراطات الواقع وتطوره”.
ذلك هو الإنشداد الذي تعتمل فيه ذات الفنان وصخب الواقع الذي يطالبه 

بالحضور، فكأن جواد يقف أمام مسارات تحديثية في الفن، موازناً بين البيئة/ 
الواقع، والثقافي ـ الافكاروالرؤى ـ وحضاري )التغييرفي البنية المجتمعية 

العراقية تحديدا(. كل هذا على ان لا يفقدهُ “الرؤية الوطنية”. فكيف له 
من انتاج أعمال حداثية تسرب اليها مفردات الدرس الإكاديمي لدى دراسته 
في “ باريس وروما وانكلترا” من دون تحميلها ملامح “ التغريب” ومن ثم 
تحقيق حضورها الحامل للشخصية الوطنية المتماسكة والفن الوطني، كل 

هذا يدور في مرحلة توق الى الإستقلال والحريَّة على حد سواء.
إنّ نتائج أبحاثه الفنية واعماله وحياته جعلته أوّل فنان من الرواد يعي 

المرحلة التي عاش فيها، من دون أن يستسلم لاشتراطاتها في التخلي عن همه 
الفني، فما بين الواقعية التسجيلية ممثلة بعبد القادر الرسام ورهطه، كمثابة 
أولى، ومهيمنات اللوحة التقليدية وغرضيتها الاجتماعية، كان لابد لجواد من 
ابتكار مناخ فني متطور يؤكد مسار سنوات الرواد )1940 ـ 1958(، وبذلك 
يكون قد أسس لذائقة عابرة لإستاتيكية اللوحة او العمل الفني، تجلت في 

عمله البانورامي “نصب الحريَّة”، بواسطة هذا الاداء الملحمي ما بين الشكل 
والمضمون، والمشتمل على خصصيات عراقية صرفة، تمتد جذورها الراسخة في 
الفن الرافديني، وبذلك خلق جمهورًا جديدًا يوازي فهم الأحداث الجديدة، 

والعمل الفني بصورة اعمق وأدق واكثر تكاملا.
إنّ هذا الرسوخ في التجربة والتجريب 

والعمل الدؤوب منح الحركة التشكيلية 
سعة وًآمالا ً أنجز منها الكثير عبر 
تجاربه المختلفة، وربما بقي الكثير 

من مشاريعه الفنية غير المنجزة رسمًًا 
ونحتًا، كامنة في مخيلته وافكاره، طيّ 
الحلم الذي يتملك المبدعين في جميع 
العصور، بعد أن غادر هذ العالم وهو 

في الإربعين من عمره.

جواد سليم
رسوخ التجربة ورؤيا النقد

نافذة..نافذة..

 191November 2026 19 كانون الثاني/ نوفمبر



20
N

o
. 1

7
الذاكرة والمكانالذاكرة والمكان6

هذه الخطوة، التي يراد لها أن تتوج 
بجعل الشارع مخصصا للمشاة، ليست 

مجرد مشروع خدمي، بل محاولة 
جادة لإعادة سرد حكاية شارع يختزن 
في أرصفته تاريخ بغداد، وانتفاضاتها، 

ومقاهيها التي كانت شاهدا على ولادة 
الأفكار والحركات السياسية والإصلاحية 
و تجمعات برلمانية و إصلاحية و كان 
لمقاهي بغداد دور باحتواء جزء من 

هذه الاجتماعات وانطلاق انتفاضات 
العراقيين على مر التاريخ و بحثنا هذا 
سيركز على مقاهي بغداد بهذا العرض 

السريع ساصطحبكم لما تبقى من هذه 
المقاهي. بعض هذه المقاهي بدا عليها 

وهن السنين، وبعضها الآخر أعُيد 
تجديده ليواصل صراعه مع الزمن، 

وكأن جميعها تصر على البقاء كي تحكي 
للأجيال القادمة حكايات بغداد الازل، 

ومع اتساع بغداد وتغيير جغرافيتها 
الثقافية، استحدث المثقفون ورواد 

المقاهي أماكن جديدة للقاء، بعضها 
أصبح اليوم ملتقى للنساء والرجال من 

المثقفين والأصدقاء، مثل مقهى رضا 
علوان، ومقهى كتاب واستكان. ورغم 

أهمية هذه الأمكنة الحديثة، تبقى 
المقاهي التاريخية حاضرة وعلى رأسها 

مقهى الشاهبندر في شارع المتنبي.
لقد ارتبط عدد من المقاهي بتاريخ 

بغداد حتى بات لكل واحدة منها 
تحكي حكاية هذه المدينة العريقة 

وعن روادها و اسمائها أصبحت 
كنية لها ,  كانت المقاهي المكان 

الوحيد لرجال المحلة, وأرباب الحرف 
والأعمال للراحة بعد قضاء أعمالهم 

اليومية, كما يرتاد هذه المقاهي 
طبقات الناس المختلفة,وكان لكل 

ادهِ الذين تربطهم صِلات  مقهى روَّ
اجتماعية أو مهنية، مقاهي بغداد 

القديمة تصارع الزمن من أجل بقائها، 
أغلب هذه المقاهي تقع في شارع 

الرشيد العريق الذي طاله الإهمال 
والتخريب ويجري الآن إعادة تأهيله. 
تاريخ هذا الشارع كما اشرت يلخص 
جزء من تاريخ بغداد و والانتفاضات 

الخالدة التي أسقطت معاهدات 
و حكومات والذي يحكي تاريخ 
انتفاضات الشعب العراقي التي 

تطالب بجلاء القوات البريطانية و من 
أجل الاستقلال.

)شارع الرشيد لوحدة بحاجة لمن 
يكتب عنه من قبل المهتمين بهذا 

الشارع والتاريخ…(
من أبرز هذه المقاهي مقهى 

الشّابندر، مقهى البيروتي، مقهى حسن 
عجمي، مقهى الزهاوي، مقهى البرلمان 

،مقهى ام كلثوم ومقهى السيدة 
والمقهى البرازيلي. أدناه نبذة تعريفية 

ببعض هذه المقاهي: 

مقهى الشّابندر
هو واحد من أشهر المقاهي القديمة 

في بغداد، ويقع في نهاية شارع المتنبي 
قرب مبنى القشلة )المدرسة الموفقية 

سابقًا(، ومبنى المقهى كان سابقًا 
»مطبعة الشّابندر« التي تأسست في 

العام 1907، لصاحبها موسى الشّابندر، 
الذي أصبح وزيراً للخارجية زمن 

الملكية في العام 1941 ضمن وزارة 
رشيد عالي الكيلاني. وأصبح الآن من 
الأندية الأجتماعية المهمة في بغداد، 
ويُعَدّ أحد المعالم الثقافية المهمة في 
العراق، ويتداول فيه الحديث عن 

الثقافة والفن والشعر والسياسة.

سعد كاظم 

لا تكتمل الحياة في 
شارع الرشيد إلا 
بالحفاظ على هذه 
المقاهي بوصفها 
شواهد على تاريخ 
لم يُكتب كله بعد

مقاهي بغداد..مقاهي بغداد..  
ذاكرة شارع الرشيد 

وروح المدينة

في كل عودة إلى بغداد، لا يقتصر الاكتشاف على الوجوه 
والأمكنة، بل يمتد إلى الذاكرة نفسها. ففي زيارتي الأخيرة، كان 

أكثر ما شد الانتباه هو عودة الحياة إلى جزء من شارع الرشيد، 
إبتداءًا من ساحة الميدان وصولا إلى ساحة معروف الرصافي. 

صورة )متخيّلة( مولدّة بواسطة تقنية 
الذكاء الإصطناعي لـ “مقهى البرازيلية” 
التي كانت قائمة في شارع الرشيد، قرب 
منطقة السنك، حتى أواخر تسعينيات 

القرن الماضي.



21
altareek althakafi

�إ�ستطـلاع..�إ�ستطـلاع.. مقهى الزهاوي
أو قهوة الزهاوي، يقع بين ساحة 

الميدان وجامع الحيدرخانة. تأسس 
المقهى في العام 1917. سمي على 

اسم الشاعر جميل صدقي الزهاوي، 
وكان ملتقى النخب الثقافية، الادباء 
والشعراء والكتّاب، إذ كانت تسمى 

بمقهى أمين، وكان الزهاوي يعقد 
مجالسه فيها باستمرار، وكثيراً ما 

شهدت في ثلاثينيات القرن الماضي 
حلقات السجال والمناقشة بين الزهاوي 

والشاعر الكبير معروف الرصافي.

مقهى البيروتي
 وهو من المقاهي القديمة يقع على 

نهر دجله في جانب الكرخ من مدينة 
بغداد عند رأس الجسر القديم في 
ساحة الشهداء. وهو من المقاهي 
الصيفية وأكثر رواده من الأدباء، 

وكانت أبوابه تفُتح مع صلاة الفجر 
حتى ساعة متأخرة من الليل، وكان 

الدخول إليه عبر السوق المعقود 
القائم على الجهة اليسرى من جسر 

الشهداء، عند النزول إلى الكرخ. تقع 
قبالته “مقهى الوزير” و“ومقهى 

حسن باشا” من الجانب الٱخر من 
النهر. أشار إليه الرحالة جيمس سلك 

بيكنغهام في مذكراته إذ قال: 
“... وقبالة مقهى حسن باشا من 

الجانب الآخر من النهر، أقُيم مقهى 
آخر في الجانب الغربي من نهر دجلة، 

وهو أكبر حجمًًا من مقهى حسن باشا، 
مضاءً بمصابيح تنعكس أنوارها على 

أمواج نهر دجلة”، وكما نعلم فأنّ 
بكنغهام زار بغداد في العام 1819، 
مما يدل على أن تاريخ بناء المقهى 

كان أقدم من ذلك. وللاسف قبل ايام 
أزُيل هذا المقهى )ولم يتبق منه سوى 
الأنقاض(، وبذك مُحي جزء من ذاكرة 

وتاريخ المقاهي البغدادية القديمة.

مقهى حسن عجمي
افتُتح المقهى في العام 1928، ويقع 

في محلة الحيدرخانة، ومما عرف 
عن ذلك المقهى أناقة صاحبه حسن 

عجمي في ملبسه وحسن تصرفه، وكثيراً 
ما كان يقتطع بعض من زوايا المقهى 
لطلاب المدارس ويهيُئها لهم للدراسة.
وقد اختلفت الآراء في أصل التسمية 

“حسن عجمي”، منها ما أشار إلى 
أن عمال المقهى كانوا من العجم، 

فيما ينسب البعض الآخر أن صاحب 
المقهى أصله من العجم، ولهذا أطُلقت 
هذه التسمية على المقهى، وهناك آراء 

أخرى تقول أنّ حسن عجمي عراقي 
و)عجمي( هو اسم والده الحقيقي ولا 

علاقة له بـ )العجم(.

مقهى البرلمان
أفُتتح منتصف الأربعينيات من 

القرن العشرين، ويقع مقابل جامع 
الحيدرخانة، ويطل على شارع الرشيد 

بواجهتها الزجاجية، وتعود مُلكيته 
للحاج حسين فخر الدين، وكان 

ملتقى للنواب والشيوخ والتّجار 
والأدباء، وبعض السياسيين ذوي 

الميول اليسارية القادمين من الجنوب 
والفرات الاوسط.

عن تسميته بمقى )البرلمان(، فيقال 
أنهّا بسبب أن غالبية رواده من أعضاء 

البرلمان. 
للأسف فأنّ من يزور بغداد اليوم لا 
يجد أثراً لهذا المقهى، بعد أن اختفى 

تمامًا وسط زحمة المحال التجارية 
الهجينة والطارئة على طبيعة الشارع 

العريق وبيئته.

مقهى البرازيلية
إحد مقاهي بغداد المشهورة والعريقة، 
يقع وسط شارع الرشيد باتجّاه الباب 

الشرقي، وكان تجمعًا لطلبة الكليات 
والمثقفين والأدباء والشعراء، يلتقون في 
هذه المقهى ويتحلقون حول طاولات 

محددة لأدباء وسياسيين بعينهم، 
ويتبادلوا أخر أخبار الأدب والثقافة 

التي لا تخلو من حوارات سياسية.
ارتاده رواد حركة الشعر الحر مثل 
بدر شاكر السياب عند حضوره إلى 

بغداد، وبلند الحيدري، وعبد الرزاق 
عبد الواحد، ورشيد ياسين، وسليمان 

العيسى، وعبد الوهاب البياتي وغيرهم.
من يفتش عن هذا المقهى العريق لا 

يجد له أثر، ولم يبق إلا أنقاض اطلاله 
وصوره الأرشيفية.

مقهى أمّ كُلثوم 
وهو مقهى تراثي شهير في بغداد، يعود 
تاريخ تأسيسه إلى العهد الملكي، وكان 

ولا زال هذا المقهى ينبض بالحياة، 
ويشنف أسماع مرتاديه بنفحات 

الطرب الأصيل. سُمي المقهى بهذا 
الأسم تيمنًا بسيِّدة الغناء العربي 
كوكب الشرق أمّ كُلثوم )1898 ـ 

1975( التي زارت بغداد في العام 
1932 وأقُيم لها حفل غنائي فيه.

خاتمة
مقاهي بغداد ليست أمكنة عابرة 

فحسب، بل هي سجل حيّ لذاكرة 
المدينة وتحولاتها الاجتماعية 

والسياسية والثقافية، كما أنّ إعادة 
الحياة إلى شارع الرشيد، لا تكتمل إلا 

بالحفاظ على هذه المقاهي بوصفها 
شواهد على تاريخ لم يُكتب كله بعد. 

فبين طاولاتها الخشبية وجدرانها 
العتيقة، ما زالت بغداد تحكي قصتها، 

وتصر على أن تبقى مدينة للذاكرة 
والخيال والحلم.

مقاهي بغداد ليست 
أمكنة عابرة وحسب، 

بل هي سجل حيّ 
لذاكرة المدينة 

وتحولاتها الاجتماعية
والسياسية

يحيلنا هذا السؤال إلى التجمعات 
الأدبية والفنية في الستينيات 

والسبعينيات من القرن الماضي، تلك 
التي شهدت نهضة فكرية وثقافية 
واسعة في الوطن العربي، ارتبطت 

بتحولات سياسية واجتماعية كبرى، 
من صعود المد القومي وحركات 
التحرر الوطني، إلى انتشار الفكر 
اليساري وصعود النخب المثقفة 

التي رأت في الأدب والفن وسيلة 
للنقد والتغيير. وفي قلب هذه 
التحولات، تشكّلت تجمعات 

شعرية وأدبية وفنية لعبت دوراً 
محورياً في صياغة مشهد ثقافي عربي 

جديد، كان للعراق فيه النصيب 
الأوفر. في بيروت، برزت مجلة “ 
شعر” التي أسسها يوسف الخال 
عام 1957، وبلغت ذروة تأثيرها 

في الستينيات بمشاركة أسماء 
لامعة مثل أدونيس وأنسي الحاج. 
وقد تبنّت هذه الجماعة مشروعاً 

ثقافياً يهدف إلى كسر قيود العمود 
الشعري التقليدي، وفتح الأبواب 
أمام قصيدة النثر والشعر الحر، 

مع الانفتاح على الحداثة الغربية 
والفلسفات المعاصرة. وفي مصر 
وسوريا، لعبت النوادي الثقافية 

والتجمعات القومية واليسارية دوراً 
لا يقل أهمية، إذ ارتبطت بالهّم 

السياسي والاجتماعي، وسعت إلى 
جعل الأدب والفن أداة للتحريض 

والتنوير. 
لقد أسس المسرحيون، مثل توفيق 
الحكيم وسعدالله ونوس، تقاليد 

مسرح ملتزم بالقضايا الوطنية 
والاجتماعية، مستفيدين من تجارب 

عالمية كبرشت وستانسلافسكي. 
أما في العراق، فقد تميزت تلك 

الحقبة بتعدد التجمعات وتنوعها. 
فقد انبثقت جماعة كركوك التي 
جمعت شعراء شباباً مثل فاضل 

العزاوي، سركون بولص، جان 
دمو، وصلاح فائق. وتميزت بروح 

تمرد وتجريب غير مسبوق، حيث 
فتحت نافذة واسعة على الحداثة 

العالمية عبر الترجمة والانفتاح 
على الشعر الأميركي والأوروبي. وفي 

ميدان الفنون التشكيلية، لعبت 
جماعة بغداد للفن الحديث، التي 

أسسها جواد سليم وشاكر حسن آل 
سعيد عام 1951، وضمت فنانين 

منهم محمد غني حكمت ونزيهة 
سليم، دوراً رائداً في صياغة هوية 

تشكيلية عراقية معاصرة تمزج 
بين التراث الرافديني والإسلامي 

والحداثة البصرية. وفي موازاة ذلك، 
واصل المجددون في الشعر الحر، 
بقيادة بدر شاكر السياب وبلند 
الحيدري وعبد الوهاب البياتي، 

بناء مشروعهم الذي وضع الشعر 
العربي على خريطة الحداثة العالمية، 

بينما تحولت المقاهي البغدادية 
مثل “البرلمان” و“المعُقدين” 

و“حسن عجمي” إلى منتديات 
ثقافية نابضة، جمعت الشعراء 

والروائيين والصحفيين من أمثال 
حسين مردان، وعبد الملك نوري، 

ومظفر النواب، وموسى كريدي، في 
فضاءات حوار ونقاش مفتوح. فضلاً 

عن الحلقات اليسارية والقومية 
التي كانت تسعى إلى جعل الأدب 
أداة للنضال السياسي والاجتماعي. 
ورغم اختلاف الجغرافيا والأسماء، 

فإن تلك التجمعات اشتركت في 
أهداف واضحة، تمثلت في كسر 

القوالب الكلاسيكية وإبداع أشكال 
جديدة في الشعر والمسرح والفن 

التشكيلي، وكذلك التعبير عن قضايا 
الإنسان العربي مثل التحرر، والهوية، 
والعدالة الاجتماعية، والوحدة. كما 

سعت إلى الانفتاح على الحداثة 
العالمية من خلال الترجمة والتفاعل 

مع الفلسفات والمدارس الغربية. 
وحرصت على خلق فضاء ثقافي حر 

يكون بديلاً عن القيود السياسية 
والاجتماعية. وبعد أكثر من نصف 

قرن، لا يزال تأثير تلك التجمعات 
واضحاً في المشهد الثقافي العربي. 

فقصيدة النثر التي كانت يوماً مثار 
جدل أصبحت جزءاً أساسياً من 
الشعر العربي، والفن التشكيلي 

العراقي ترك بصمته عربياً ودولياً، 
فيما يظل إرث تلك الحلقات 

والمنتديات حاضراً في ذاكرة الأجيال، 
شاهداً على زمن كان فيه الأدب 
والفن رهاناً للحرية والتجديد . 

ونعود إلى السؤال الأساس : لماذا 
غابت مثل هذه التجمعات عن 

حياتنا الثقافية الراهنة ؟. الحق أن 
هناك أسباباً عديدة منها: الظروف 

السياسية والأمنية التي بدأت 
بالتدهور منذ منتصف السبعينيات، 

مع التضييق على حرية التجمع 
والنقاش الحر، والحروب المتلاحقة 

التي أنهكت الوسط الثقافي، وتراجع 
دور المؤسسات الثقافية الرسمية 

والاتحادات والجمعيات الأدبية 
والفنية، وغياب الدعم المؤسسي 
للمثقفين، وتردي الوضع المعيشي 
الذي دفع كثيراً من المبدعين إلى 

الهجرة، أو الانشغال بتدبير لقمة 
العيش، مما أدى إلى ضعف الطبقة 

الوسطى، الحاضنة الطبيعية 
للمثقفين، واضمحلال دورها، 

وضمور الفعل الثقافي المؤثر. وأخيراً 
لا يمكن تجاهل هيمنة الإعلام 

الرقمي، وانتشار مواقع التواصل 
الاجتماعي التي بدّلت أنماط 

التلقي والتفاعل، وأحالت اللقاءات 
والندوات إلى فضاءات افتراضية عبر 

 Googleو ،Zoom منصات مثل
 ،Microsoft Teamsو ،Meet

إضافة إلى المجموعات على واتساب 
وتليغرام. غير أن هذه البدائل 

الرقمية، على أهميتها، لم تستطع 
أن تعوض عن دفء اللقاءات 

الحضورية، ولا عن الدينامية التي 
كانت تمنحها التجمعات والصالونات 

الثقافية التقليدية.

التجمعات الأدبية..
لماذا غابت عن المشهد الثقافي؟

منى سعيد

هذا السؤال وجهناه لمجموعة من المثقفين العراقيين بهدف تقليب الواقع 
الأدبي والفني الحالي، ومحاولة الكشف عما أستجد من تجمعات أو حركات 

تسعى للتعبير عن أفكارها ومحاولة التغيير ورمي الحجارة في الماء الراكد.
أول إجابة كانت من الباحث الأكاديمي الصحفي طه جزاع.

 191November 2026 19 كانون الثاني/ نوفمبر



.

22

بيت دافئ مضئ
البيت في الثقافة العراقية  

للؤي حمزة عباس

صدر عن دار الجمل في بيروت وألمانيا كتاب “بيتٌ دافئ 
ومُضئ.. البيت في الثقافة العراقية” وهو كتاب مشترك 
لعشرين مؤلفًا عراقيًا حظي باهتمام كبير من القاهرة 
والأكاديمي  الكاتب  وتحرير  بمبادرة  الخليج،  حتى 
بولعه  عربياً  عرف  الذي  عباس،  لؤي حمزة  والباحث 
في الكتابة عن الأمكنة الغريبة والمميزة واختبار اللغة 
في التعبير عن أكثر اللحظات حرجاً، ليقدم لنا مطبوعًا 
والمترجمين  والمعماريين  والنقاد  الأدباء  كبار  يجمع 
شيده  الذي  بالبيت  علاقتهم  عن  متحدثين  العراقيين، 
آباؤهم أو جمعهم مع أحبتهم وسط ظروف الحرب 

والانقلابات والهجرة والقمع واللحظات السعيدة.
النقاد  الكتاب، نكون قد حصلنا، حسب  بصدور هذا 
العرب، على كتاب عراقي فريد حظي باهتمام واسع، 
المبدعين  من  أجيال  الأساسية،  نصوصه  في  شاركت 
المجتمع  تجربة  عن  للحديث  البارزين،  العراقيين 
العراقي في التعلق بالمنزل الأول، و“الرحم الثاني” كما 

عبر الأستاذ محمد خضير.
تنوّع  ورغم  الكتابُ،  هذا 
فينا  لينعشَ  مكتوب  التجارب، 
شيئا  مدفوناً،  أو  غائبًا،  شيئًا 
نخافُ أن نفتّشَ عنه، فهو يفتحَ 
مسالكَ للحنيِن والألم ربما، لكنّه في 
الوقت ذاته، يضعنا أمام وعينا في 
ان الكتابة ذاتها، ليست ملهاة او 
بالقوة  شعور  بل هي  تراجيديا، 
الإنسانيّة،  وثيقتِنا  استعادةِ  على 
صمتها،  من  البراءةِ  تحرير 

وترسيخ التجاوُر بوصفه دفئا. يقولُ لؤي حمزة عباس 
فرادتِه،  على  بيتٍ  كلُّ  “يحافظُ  للكتاب:  مقدّمته  في 
البيتِ  فرادةُ  بالتطابق،   أيِّ شعورٍ  بعيدًا عن  يصونهُا 

تتأسّسُ على فرادةِ التجربةِ الإنسانيّةِ التي يحتويها”.
الكتاب،  هذا  في  للمساهمة  المدعوّون  الكتّابُ  قدّم 
بوصفِه  ليس  للبيت،  العميقِ  المعنى  عن  تصوّراتِهم 
مع  تشتبكُ  ثقافيّةً  حالةً  بل  وهويّة،  وذاكرةً  وجودًا 
التاريخِ والأنثروبولوجيا، مع السياسةِ والمعمارِ النفسّي 
للساكنين. البيتُ، كما ظهر في هذا الكتاب، يُشكِّل كوناً 
صغيراً لكلّ كاتب، داخلَ كونٍ أكبرَ هو المدينة، داخلَ 

الكونِ الأعظمِ وهو العالم.
تتنوع الصورُ التي قدّمها الكتّابُ في عرض معنى البيت، 
لكنّها لم تبتعد كثيراً عن المعنى الكلّّي، والذي تتضمّنه 
حالةٌ شعوريّةٌ فيها حنيٌن أو ألم، فكلُّ بيتٍ نعيشُ فيه، 
يعيشُ فينا أيضًا، يرافقُنا في تنقّلاتِنا، أفراحِنا وأحزاننِا، 
ولا بدّ في كلّ مرةٍّ نعودُ إليه في الحلمِ أو في الشعرِ أو 
في أغنيةٍ قديمة، في رائحةٍ أو ذكرى، أو في نصٍّ يدعونا 
لكتابته أحدٌ، فيضعُنا أمام اختبارٍ صعبٍ لتشريح علاقتِنا 

بذلك الكون المخفي في اعماقنا.
عشرون كاتبًا عراقيًّا: علي حاكم صالح، دُنى غالي، عبد 
عبد  طالب  الجميلي،  صدّام  تايه،  هاشم  زكي،  الزهرة 
ناصر،  حسن  الشيخ،  أحمد  هادي،  ميسلون  العزيز، 
يحيى  الأسدي،  أسعد  خضير،  محمد  حياوي،  محمد 
هذا  في  حاولوا  الجزائري.  وزهير  نجم،  سهيل  الشيخ، 
الكتاب ترميمَ صورةٍ قديمةٍ لبقعة مدفونةٍ في الأعماق،  
وفتحوا نافذةً لتدخلَ منها الشمسُ فتُضيءَ هذه البقعة 

التي نسميها البيت.

الكتاب صادر عن دار الجمل
إعداد وتقديم: لؤي حمزة عباس

كتبكتب
N

o
. 1

7
6

بعض  في  الشائعة  الأفكار  من 
لا  أنهّ  فكرة  الأكاديمية،  الأوساط 
من  وأدنى  أعلى  لأشكال  وجود 
هذا  والثقافي.  الاجتماعي  التطور 
الإنكار للتقدم في التاريخ هو سمة 
مميزة لسيكولوجية البرجوازية في 

مرحلة الانحدار الرأسمالي.
يُروى أن هنري فورد قال: “التاريخ 
تعقيدات  يعرفون  لا  لمن  هراء”. 
اللغة العامية الأمريكية، فإن كلمة 
والهراء  الهراء،  تعني   ”bunk“
يعني شيئًا بلا معنى. هذه العبارة 
غير البليغة تعبّّر بوضوح عن رأي 
اكتسب زخمًًا في السنوات الأخيرة. 
فورد  شركة  مؤسس  حسّن  وقد 
حين  للتاريخ  تعريفه  للسيارات 
من  سلسلة  “مجرد  بأنه  وصفه 

الأحداث المؤسفة”.
يعبّّر أنصار ما بعد الحداثة، التي 
صحيحة،  فلسفةً  البعض  يعدها 
أكثر  بأسلوب  نفسها  الفكرة  عن 
خطأً(.  أقل  يكن  لم  )وإن  بلاغة 
ليست  الفكرة  هذه  الواقع،  في 
المؤرخ  عنها  عبّّر  فقد  جديدة، 
الإنكليزي العظيم إدوارد جيبون، 
انحطاط  “تاريخ  كتاب  مؤلف 
وسقوط الإمبراطورية الرومانية”. 
عبارته  في  جيبون  قال  وكما 
“ليس  التاريخ  فإن  الشهيرة، 
البشرية  لجرائم  سجل  من  أكثر 

وحماقاتها ومصائبها”. 
)جيبون، المجلد الأول، ص 69(

من  كسلسلة  هنا  التاريخ  يظهر 
الأحداث العشوائية أو الحوادث، 
القابلة  وغير  المعنى  عديمة 
لأي  يخضع  لا  فهو  للتفسير. 
فإن  لذا،  فهمها.  يمكننا  قوانين 
محاولة فهمه ستكون جهدًا عبثيًا. 
البعض يزعم بأنّ لا وجود لمفهوم 
فكرة  يعدونه  الذي  “التقدم”، 

عتيقة من القرن التاسع عشر، حين 
الفيكتوريون  الليبراليون  شاعها 
وكارل  الفابيون  والاشتراكيون 

ماركس!
إنّ إنكار التقدم في التاريخ سمة 
البرجوازية  لسيكولوجية  مميزة 
الرأسمالية.  انحسار  مرحلة  في 
أن  لحقيقة  دقيق  انعكاس  وهو 
التقدم، في ظل الرأسمالية، قد بلغ 
حدوده، بل ومُهدد بالتراجع. ومن 
البرجوازية  ترفض  أن  الطبيعي 
هذه  قبول  الفكريون  وممثلوها 
فهم  ذلك،  على  علاوة  الحقيقة. 
إدراك  عن  بطبيعتهم  عاجزون 
أن  مرة  ذات  لينين  لاحظ  ذلك. 
الرجل الواقف على حافة الهاوية 
لا يُفكر. ومع ذلك، فهم يدركون 
مبهم،  بشكل  الحقيقي  الوضع 
لمأزق  ما  مبرر  إيجاد  ويحاولون 
التقدم  إمكانية  بإنكار  نظامهم 

برمته!
في  الفكرة  هذه  ترسخت  لقد 
إلى  امتدت  أنها  لدرجة  الوعي 
مجال تطور الكائنات غير البشرية. 
حتى مفكر لامع مثل ستيفن جاي 
غولد، الذي غيّّرت نظريته الجدلية 
عن التوازن المتقطع طريقة فهمنا 
عن  الحديث  بأن  جادل  للتطور، 
التقدم من أدنى إلى أعلى في التطور 
وضع  يجب  بحيث  خاطئ،  أمر 

الميكروبات في مستوى البشر. 
يبدو أنّ الاعتراض على مثل هذه 
فهو  جدوى،  ذي  غير  الصياغة 
ليس علميًا بل مجرد رأي نظري. 
الكلام  بهذا  يقُصد  لا  وبالطبع، 
التي  الميكروبات،  إلى  الإساءة 
وإذا  طويل،  بزمن  قبلنا  وُجدت 
فقد  الرأسمالي،  النظام  يُسقط  لم 

يكون لها الكلمة الأخيرة.
المسموح  غير  من  كان  إذا 

الميكروبات  لإساءة  تجنبًا  لنا، 
والكائنات الحيّة الأخرى، الإشارة 
والدنيا،  العليا  الحياة  أشكال  إلى 
للرأي  وفقًا  ـ  المقبول  غير  فمن 
السائد ـ الادعاء بأن البرابرة يمثلون 
شكلًًا أدنى من التطور الاجتماعي 
والثقافي من العبودية ـ فضلًًا عن 
الرأسمالية. إن القول بأن البرابرة 
يُعدّ  لا  الخاصة  ثقافتهم  امتلكوا 
صنع  أن  فمنذ  قيمة.  ذا  قولًًا 
الحجرية،  الأدوات  الأول  الإنسان 
الخاصة.  ثقافته  عصر  لكل  كان 
الثقافات لم  ومن المؤكد أن هذه 
تقُدّر حق قدرها إلا مؤخراً. لطالما 
كان لدى الطبقة البرجوازية ميلٌ 
بعض  إنجازات  في  المبالغة  إلى 
الثقافات والتقليل من شأن أخرى. 
مصالح  تكمن  الميل  هذا  وراء 
أولئك الذين يسعون إلى استعباد 
الشعوب الأخرى والسيطرة عليها 
القمع  هذا  وإخفاء  واستغلالها، 
والاستغلال تحت ستارٍ زائفٍ من 

التفوق الثقافي.
تحت هذا الشعار، دمّر مسيحيو 
بالمناسبة،  )وهم،  إسبانيا  شمال 
أنظمة  البرابرة(  القوط  أحفاد 
للأندلس  الرائعة  والثقافة  الريّ 
حضارات  دمّروا  ثمّ  الإسلامية، 
الأزتيك والإنكا الغنية والمزدهرة. 
استعبد  نفسه،  الشعار  وتحت 
البريطانيون  المستعمرون 
والفرنسيون والهولنديون شعوب 
الهادئ  والمحيط  وآسيا  أفريقيا 
يكتفوا  ولم  ممنهج.  بشكلٍ 
لأبشع  الشعوب  هذه  بإخضاع 
سلبوها  بل  العبودية،  أنواع 
أراضيها وأرواحها. وأتمّ المبشرون 
المسيحيون ما بدأه الجنود وتجار 
هويتها  الشعوب  فسلبوا  الرقيق، 

الثقافية.

ومن  تمامًا،  صحيح  هذا  كل 
كل  ثقافة  معاملة  الضروري 
اللذين  والتقدير  بالاحترام  شعب 
وكل  حقبة  فكل  تستحقانهما. 
شعب أضاف شيئًا إلى كنز الثقافة 
الإنسانية العظيم الذي يُُمثل تراثنا 
الجماعي. ولكن هل يعني هذا أن 
ثقافة ما تضُاهي أي ثقافة أخرى؟ 
هل يعني أنه لا يُُمكن الجزم بأنه 
بين أقدم الفؤوس الحجرية )التي 
رائعًا(  جماليًا  حسًا  بعضها  يُظهر 
لا  أنجلو،  لمايكل  داود  وتمثال 
يُُمكن تمييز أي تقدم فني  فيهما؟ 
عن  الحديث  يُُمكن  ألا  باختصار، 

التقدم في تاريخ البشرية؟
في المنطق، هناك أسلوب معروف 
يُحوّل الحجة إلى عبثية بالوصول 
بها إلى أقصى حدودها. نرى شيئًا 
مشابهًا لهذا في بعض الاتجاهات 
الأنثروبولوجيا  في  الحديثة 
ومن  الاجتماع.  وعلم  والتاريخ 
الحقائق المعروفة أن العلم في ظل 
الرأسمالية يُصبح أقل علمية كلما 
اقترب من المجتمع. إن ما يُسمى 
علومًا  ليس  الاجتماعية  بالعلوم 
مكشوفة  محاولات  بل  حقيقية، 
الأقل  على  أو  الرأسمالية،  لتبرير 
)وهو  الماركسية  سمعة  لتشويه 
الشيء  إلى  جوهره  في  يؤول  ما 
صحيحًا  هذا  كان  وقد  نفسه(. 
يُسمى  ما  بذل  حين  الماضي،  في 
بالأنثروبولوجيين قصارى جهدهم 
لتبرير استعباد ما يُسمى بالأعراق 
المتخلفة من خلال تحقير ثقافتها. 
حالًًا  أفضل  ليس  الوضع  لكن 
المدارس  بعض  تحاول  إذ  اليوم، 
رأسًا على  الحقائق  الفكرية قلب 

عقب.
قد  الإمبرياليين  أن  المؤكد  من 
ثقافة  شأن  من  عمدًا  قللوا 

عرض: مزّي حسين 
ترجمة: الطريق الثقافي

تتناول هذه المقالة، بقلم آلان وودز، البربرية وتطور المجتمع البشري. في الكتابات 
التاريخ كسلسلة من الأحداث العشوائية أو الحوادث،  ما بعد الحداثية، يظهر 

عديمة المعنى وغير قابلة للتفسير. لا تحكمه قوانين يمكننا فهمها. 

كتاب “تاريخ الفلسفة من وجهة نظر ماركسية” لآلان وودز

الحضارة والبربرية 
تطور المجمتع البشري

والنظرة الماركسية للتاريخ



حياة في الأدب
دراسات في الأدب العربي الكلاسيكي

تحرير:  ألكسندر كي وليتيزيا أوستي
تقُدّم هذه المجموعة تجربةً فريدةً من 

نوعها، حيث تجمع بين المقالات والاقتباسات 
والترجمات وأبيات الشعر، لتُمكنّالقراّء من إقامة 

روابطٍ فكريةٍ على غرار ما كان يفعله الأدباء 
العرب قبل ألف عام، إذ يشهد مجال الدراسات 

العربية رفضًا متزايدًا للفصل التام بين الحداثة 
وما قبل الحداثة.

يُقدّم الكتاب ترجماتٍ وشروحًا ومناقشاتٍ 
لنصوصٍ أوليةٍ هامةٍ تحُفّز هذه الروابط العابرة 
للأنواع الأدبية والتخصصات البحثية المستقبلية، 
وتبُيّّن كيف أن إحدى السمات الرئيسية للتراث 

الأدبي العربي تؤُثر بشكلٍ كبيرٍ على طريقة 
تفكيرنا في البحث العلمي اليوم. تزُوّد فصول 

الكتاب القراء بموردٍ أكاديميٍّ وحوارٍ فكريٍّ مع 
الماضي.

الغلاف: ورق مقوى عادي
السعر: 100 جنيه إسترليني

عدد الصفحات: 488 صفحة 

الرقم الدولي: 9781399543132
الناشر: دامعة أدنبرة

اللغة والعقل 
فخر الدين الرازي بين المنطق والبيان

المؤلف:  مصطفى النجفي
تتناول هذه الدراسة نظرية اللغة عند فخر 
الدين الرازي )1149 ـ 1210(، وهي جانب 

محوري من إرثه الفكري الذي لم يحظَ بالدراسة 
الكافية. يتناول العمل بُعدين من فكره غالبًا 

ما يسُاء فهمهما: أولهما تأكيده على أن جميع 
المفاهيم بديهية، متحديًا بذلك نظرية المعرفة 
التقليدية حول )التصور( كما طرحها أبو نصر 

الفارابي )870 ـ 950( وابن سينا )980 ـ 1037(، 
وثانيهما تطويره لنظرية عبد القاهر الجرجاني 
)1009 ـ 1078( في التأليف اللغوي )النظم(، 

مؤكداً على القدرة التعبيرية للغة )البيان(. تعُيد 
هذه الدراسة بناء الإطار الشامل الذي وضعه 

الرازي لفهم الظواهر اللغوية، رابطةً بين التراث 
الفلسفي المستوحى من التراث اليوناني والتراث 

اللغوي العربي الغني. 

الغلاف: ورق مقوى عادي
السعر: 86 جنيه أسترليني

عدد الصفحات: 528 صفحة
الرقم الدولي: 9783119147477

الناشر:

.
23

altareek althakafi

للكاتب والباحث مالك المطلبي

رباعية المشروع البصريائي 
في تجربة محمد خضير

الطريق الثقافي ـ خاص
يستمر الاتحاد العام للأدباء والكتّاب في العراق، بواسطة منشوراته 
للكتب، بإسهاماته الرائدة في إثراء المشهد الثقافي والأدبي في تنوع 

واسع يجمع بين البحث النقدي والإبداع الفني. 
ضمن هذه الجهود التي تشكل جسراً بين القارئ والأدب المعاصر، 
للكاتب  خضير”  لمحمد  البصرياثي  المشروع  “رباعية  كتاب  صدر 
والباحث القدير د.مالك المطلبي، الذي يمثل نموذجًا رائدًا لما يمكن 

أن تقدمه منشورات الاتحاد من دعم للإبداع الأدبي والفكري.
الجزء  جاء  ومميزة،  أنيقة  أجزاء  أربعة  بواقع  الرباعية  صدرت 
الثالث منها ملوناً بتصميم إبداعي للمصمم د. لبيد مالك المطلبي.
باحثًا في  المعرفي”  “الحفر  الرباعية عنوان  الأوّل من  الجزء  حمل 
الثاني، فحمل عنوان “فضاء  الجزء  أما  ـ صورة مدينة(،  )بصرياثا 
خضيّّر  محمد  الكبير  الكاتب  بمجموعة  اختص  الذي  الأبراج” 
القصصية “رؤيا خريف”، أما الجزء الثالث فخُصص لرواية “كراسة 
كانون” بعنوان مكتنز هو “بحيرة الرئيس”، فيما حمل الجزء الرابع 
عنوان “ميتافيزيقيا السرد” وفيه خاض المؤلف في أعماق نصوص 

“أحلام باصورا” السردية.
عن هذه الرباعية يقول المطلبي: 

“تحتاج سرديات هذه الرباعية إلى قارئ مولع باستكشاف الوجود 
التخييلي  والأسطوري،  التأريخي  والافتراضي،  المادي  ثنائياته؛  في 
والواقعيّ، الحقيقيّ والمجازيّ، مولع بتفكيك نسيجه الذي يحوكه 
الحياة، فإن  الذين لا تنقطع سلسلة وجودهم في  الكلام  حكّاؤو 
مات حائك، قام آخر في دور وتسلسل لا نهائّي، وإلا خرج الوجود 

إلى عدمه، حسب بول ريكور”.
ذاته  للهاجس  خريف”  “رؤيا  قصص  “تخضع  المطلبي:  يضيف 
الذي كتب، في ظلاله نص “بصرياثا” عن موضوع الحرب وتحولات 
الكتابة، والفرق بينهما أنَّ هاجس “رؤيا خريف” يتبدّى في جنس 
سرديّ، أو هكذا يعيّنه الكاتب، في حين يتبدّى هاجس “بصرياثا” 
عليها  اصْطلُح  التي  المعرفة  من  خليط  هو  أو  معرفيّ،  جنس  في 

بحفريات المعرفة”.
يؤكد المطلبي بأن رواية “كراسة كانون” التي جنّسها خضير بكونها 
)رواية(، تفُتتح برسم فضاء يتجاور فيه مكانان وزمانان متباعدان 
هما البصرة/ كانون الثاني 1991، و مدريد 1791، يتجاوران بعلاقة 

الحرب، الحرب العراقية الأمريكية، والحرب الفرنسية الإسبانية.
وبيّّن، أن هذا التجاور بين الوجوه التي جسّمها ضوء فانوس قديم 
)الوجوه(  هوّلها  كما  البصرة،  ليل  في  القارس  الشتاء  موقد  حول 
حلم العقل الذي رآه الرسام الإسباني غويا في ليل مدريد العامر 
التشبيهية  المقارنة  إلى  ـ  الوجوه  تجاور  ـ  يُفضي  لا  بالهواجس، 
الحرب  سيرة  )راوي  عقل  تماهي  إلى  ذلك  يتعدى  بل  فحسب، 
الكانونية( بعقل غويا، ليتحول من مهنة الكاتب إلى مهنة الرسّام.

من  والأخير  الرابع  الجزء  في  انعطف  أنهّ  على  المطلبي  يؤكد 
بجلاء  يعلن  أمر  وهو  الأحلام،  سرد  باتجّاه  البصرياثي  المشروع 
الذي  بالواقع(،  )الإيهام  أسماه  وما  الأسباب،  منطق  انحرافًا عن 
راود الأجزاء الثلاثة بدرجات متفاوتة، مستندًا إلى ما تمنحه الأحلام 
العقل  حاجز  تجاوز  في  ومشروعة  مريحة،  فسحة  من 
النائم  العقل  منطق  لا  إلى  والتحوّل  اليقظ، 
العابر لحدود المادّة، وهو ما يُُمكن تسميته 
يتحرّر  أخرى،  وبعبارة  السرد،  بميتافيزيقا 
الحلم من أية مساءلة في تقويض 
المنطقية  الأسس 
الناس،  تواضع  التي 

في يقظتهم عليها.

  بحوث جدلية في كتب

أفريقيا  في  المتخلفة”  “الشعوب 
وآسيا وغيرها، بل وأنكروها تمامًا. 
الإنكليزي  الشاعر  وصفهم  وقد 
)مؤلف  كبلينغ  للإمبريالية،  المؤيد 
“أجناس  بأنهم  الأدغال(،  كتاب 
أدنى بلا قانون”. ولا شك أن هذه 
محاولة  كانت  الثقافية  الإمبريالية 
لتبرير استعباد ملايين البشر في ظل 
أفظع  أنّ  أيضًا  الاستعمار. صحيحٌ 
الأعمال الوحشية واللا إنسانية في 
الماضي تتضاءل أمام الفظائع التي 
الذي  الرأسمالي،  النظام  ألحقها 
الإمبريالي،  ونظيره  التحضر،  يدّعي 

بالبشرية.
ازداد  فكلما  مُرةّ:  لمفارقةٌ  إنها 
للبشرية،  الإنتاجية  القدرة  تطور 
العلوم  إنجازات  كانت  وكلما 
ازدادت  مذهلة،  والتكنولوجيا 
العالم،  سكان  غالبية  معاناة 
وجوعهم، وقمعهم، وبؤسهم. وقد 
مؤيدو  حتى  الحقيقة  بهذه  أقرّ 
يفعلون  لا  لكنّهم  الحالي،  النظام 
يستطيعون  ولا  لتصحيحها.  شيئاً 
الاعتراف  يرفضون  لأنهم  ذلك، 
بأن سبب المأزق الحالي الذي يجد 
هو  نفسه  البشري  المجتمع  فيه 
النظام نفسه الذي يدافعون عنه. 
وحدهم  البرجوازيون  ليس  ولكن 
النتائج  استخلاص  يرفضون  من 
الضرورية، بل ينطبق الأمر نفسه 
على كثيرين ممن يعتبرون أنفسهم 
بعض  هناك  وثوريين.  يساريين 
الحسنة،  النوايا  ذوي  الأشخاص 
يزعمون  ممن  المثال،  سبيل  على 
أن مصدر جميع مشاكلنا هو نمو 
والصناعة،  والتكنولوجيا  العلوم 
وأنهّ سيكون من الجيد لو عدنا إلى 

نمط حياة ما قبل الرأسمالية!
كان لدى الفيكتوريين نظرة أحادية 
نظروا  إذ  تجاه،  للغاية  الجانب 
مسيرة  اعتبروه  الذي  التاريخ،  إلى 
إيقافها  يمكن  لا  مسيرة  انتصار، 
بقيادة  والتنوير،  التقدم  نحو 
بالطبع،  الإنكليزية  الرأسمالية 
مبررًا  أيضًا  الفكرة  هذه  وشكّلت 
ملائماً للإمبريالية والاستعمار. لقد 
“المتحضرون”  البريطانيون  توجه 
مسلحين  وأفريقيا،  الهند  إلى 
بالإنجيل )وأيضًا بعدد من السفن 
عالية  والبنادق  والمدافع  الحربية 
الأصليين  السكان  لتعريف  القوة( 
الغربية.  الثقافة  بمباهج  الجاهلين 
أما أولئك الذين أبدوا عدم حماس 
)وكذلك  البريطانية  الثقافة  لرقي 
والفرنسية  والهولندية  البلجيكية 
“تأديبهم”  تم  فقد  والألمانية(، 

بسرعة بالرصاص والحراب.

أما اليوم، فالبرجوازية تعيش حالة 
ذهنية مختلفة تمامًا. ففي مواجهة 
الأدلة المتزايدة على الأزمة العالمية 
من  حالة  في  يغرقون  للرأسمالية، 
عدم اليقين والتشاؤم والخوف من 
القديمة  الأغاني  وتبدو  المستقبل. 
البشري غريبة  التقدم  عن حتمية 

تمامًا عن واقع العصر القاسي. 
إنّ مجرد ذكر كلمة “التقدم” يثير 
من  ليس  وهذا  لاذعة.  سخرية 
يدركون  الناس  بدأ  الصدفة.  قبيل 
حقيقة أن التقدم قد توقف تمامًا 
في العقد الأوّل من القرن الحادي 
يعكس  لا  هذا  لكن  والعشرين. 
التي  الرأسمالية،  مأزق  سوى 
استنفدت منذ زمن بعيد إمكاناتها 
للتقدم، وأصبحت عقبة هائلة في 
هذا  إلى  البشري.  التقدم  طريق 
الحد ـ وإلى هذا الحد فقط ـ يمكن 
الحديث  المستحيل  إنه من  القول 

عن التقدم.
ليست هذه المرةّ الأولى التي نشهد 
فترة  ففي  التوجه.  هذا  مثل  فيها 
سبقت  التي  الطويلة  الانحدار 
سقوط الإمبراطورية الرومانية، بدا 
تقترب.  العالم  نهاية  أن  للكثيرين 
بقوة  الفكرة  هذه  ترسخت  وقد 
في المسيحية، حيث تشكل مضمون 
العالم(.  نهاية  )سفر  الرؤيا  سفر 
كان الناس مقتنعين تمامًا بأن العالم 
ما  الواقع،  في  الانتهاء.  وشك  على 
نظام  الانتهاء هو  كان على وشك 
نظام  ـ  اقتصادي محدد  اجتماعي 
العبودية الذي بلغ حدوده، وعجز 
كان  كما  الإنتاج  قوى  تطوير  عن 

يفعل في الماضي.
في  مماثلة  ظاهرة  ملاحظة  يمكن 
حين  الوسطى،  العصور  أواخر 
شاعت الفكرة نفسها: نهاية العالم. 
انضمّت حشود غفيرة إلى طوائف 
أوروبا،  جابت  التي  الذاتي  الجلد 
عن  تكفيراً  نفسها  وتعذب  تجلد 
ليوم  استعدادًا  البشرية  ذنوب 
أيضًا، لم تكن نهاية  القيامة. وهنا 
نهاية  بل  المقصودة،  هي  العالم 
استنفد  الذي  الإقطاعي  النظام 
نهاية  في  به  أطاح  والذي  جدواه، 

المطاف صعود الطبقة البرجوازية.
مع ذلك، فإنّ كون نظام اجتماعي 
اقتصادي معين قد استنفد جدواه 
التاريخية، وأصبح عائقًا رجعيًا أمام 
تقدّم البشرية، لا يعني أن التقدّم 
مفهومٌ لا معنى له. ولا يعني أنه 
لم يكن هناك تقدّم في الماضي )بما 
في ذلك في ظل الرأسمالية(، أو أنه 
تقدّم في  يكون هناك  أن  لا يمكن 
الرأسمالية.  تزُال  ـ حالما  المستقبل 

أنّ أفظع الأعمال الوحشية واللا إنسانية في 
الماضي تتضاءل أمام الفظائع التي ألحقها 

النظام الرأسمالي، الذي يدّعي التحضر، 
ونظيره الإمبريالي، بالبشرية

 191November 2026 19 كانون الثاني/ نوفمبر



www.tareekthakafi.com

  Sillat Media  التصميم

             m.shather@gmail.com 
24

N
o

. 1
7

6
altareek althakafi

مسجلة بدار الكتب والوثائق 
بالرقم 2632 لسنة 2023

إصدارات أجنبية..

الرواية العراقية
إرهاصات التأسيس

 

مدير التحرير                               
محمد حيّاوي      

لقد شغل الكثير مما 
نفعله ونشعر به 

الفنانين لقرون عدّة 

الانتباه الانتباه للتفا�صيلللتفا�صيل

ذلك  يفعل  الفني  العمل  هذا 
تمامًا: يضعنا جنبًا إلى جنب مع 
مزرعة  في   1707 العام  عبيد 
في  بالمينيريبو  السكر  قصب 
سُلبت  امرأة  أمام  سورينام. 
حريّتها للتو، ونقُلت من أفريقيا. 
الجروح  يمكننا ملاحظة ذلك في 
وساعدها  بطنها  على  الطقسية 
جميل”  “الأسود  كتالوج  )في 
للعام 2008 يرد الشرح على أنهّا 
كجروح(:  لنا  تبدو  لكنّها  وشم، 
آنذاك  معروفة  جعلها  ما  هذا 
المالحة،  المياه  عبيد  من  كعبدٍة 
سلفٌ  إنهّا  أفريقيا.  في  مولودة 
قدموا  الذين  للسوريناميين 
بملامحها  أفريقيا.  من  مباشرةً 
العبيد  أسماء  نعرف  الخاصة. 
في هذه المزرعة لوجود انتفاضة 
وكلاس،  ووالي،  تشارلز،  موثقة: 
تكون  ربما  وغيرهم.  ومينغيول، 

شقيقة أحدهم.
اللوحة  هذه  في  التجول  يمكننا 
أفريقية،  قرية  في  كنا  لو  كما 
تجاهلنا  إذا  بريةّ.  مزرعة  في  أو 
يسمع  المرء  يكاد  المجموعات، 
طبولهم  وقرع  همسهم 

وكلٌّ  أقوياء،  الرجال  ورقصهم. 
منهم مختلف؛ المجموعات أشبه 
بصورٍ من لقاءات الأصدقاء التي 
قد نراها على إنستغرام أو تويتر. 
يشخر  الظهر  حقيبة  في  الطفل 
بسعادة، ورأسه مائلٌ إلى الخلف. 
إنه مشهدٌ واقعيٌّ للغاية، وبالتالي 

ا. مؤثرٌ جدًّ
وألوان  تتحدث،  الوجوه  لأنّ 
والحركات  المختلفة  البشرة 
هويةً  هذا  كل  يمنح  البريئة، 

مميزة.
لقاءاتٌ  للعبيد  كانت  لو  حتى 
يُغيّّر  لم  ذلك  فإنّ  كهذه،  خاصةٌ 

من كونهم ملكًا للآخرين. ملكًا 
للرجل الذي استأجر هذا الرسام 
أحُضر  بالطبع.  لتصويرهم، 
إلى  فالكنبورغ  ديرك  الرسام 
قِبل مالك المزرعة  سورينام من 
جوناس ويتسن. كان من الفنانين 
امتلكوا  الذين  القلائل في عصره 
دقيقًا في رسم وجوه  فنيًّا  ا  حسًّ
هذا  يجعل  الذي  الأمر  العبيد، 
التصوير لمحةً واقعيةً، وإن كانت 

زائفة.
شركة  اتخذت   ،2014 العام  في 
وارنر براذرز قرارًا بشأن الرسوم 
اليوم.  غريبًا  يبدو  قد  المتحركة 
وجيري”،  “توم  سلسلة  ففي 
كانت  )التي  المثال  سبيل  على 
تعُرف سابقًا باسم إم جي إم، ثم 
براذرز(،  وارنر  عليها  استحوذت 
تظهر مدبرة المنزل باسم “مامي 
سوداء  امرأة  وهي  شوز”،  تو 
حد  إلى  نمطية  غاضبة،  بدينة 
قد  الإنتاج  شركات  كانت  ما. 
مماثلة  مشاهد  سابقًا  حذفت 
في  لكن  المتحركة.  الرسوم  من 
العام 2014، وضعت شركة وارنر 
الأفلام  عرض  قبل  نصًا  بروذرز 

ويتكي فان زيل
ترجمة نادية بوراس

البيضاء،  صدرها  وحمالة  الحمل،  بسبب  ربما  المنتفخ  ببطنها  هنا،  المرأة  هذه 
ومجوهراتها المخرزة حول ذراعها وعنقها، وقطعة قماش حمراء مربوطة حول رأسها، 

تتمتع بنظرة ودودة وهادئة تجعلنا تشعر وكأننّا تقف بجانبها.

لا تدرك الحقيقة إلا عندما تفهمها                 

لوحات العبودية.. 
ها زائفة

ّ
لمحة واقعية لكن

يقول: “بعض الرسوم المتحركة 
نتاج  هي  ستشاهدونها  التي 
عصرها. قد تصُوّر هذه الرسوم 
كانت  وإثنية  عرقية  تحيزات 
الأمريكي  المجتمع  في  شائعة 
آنذاك. كانت هذه التصويرات 
خاطئة  وهي  حينها،  خاطئة 
الآن. وعلى الرغم من أن هذه 
بالضرورة  تعكس  لا  المشاهد 

آراء وارنر بروذرز.” 
رُسمت  كما  تعُرض  الرؤية، 
أشبه  إغفالها  لأن  الأصل.  في 
الأحكام  هذه  بأن  بالتظاهر 
المسبقة لم تكن موجودة قط. 
يا لها من طريقة رائعة للتعبير 
عن موقفنا، وفي الوقت نفسه 
عن  بوضوح  بأنفسنا  النأي 
هذه  ألهمت  التي  الأفكار 

الصور. 
بهذه الطريقة، يمكننا البدء في 

فهم التاريخ!
ديرك  ويتسن  جوناس  كان 
 1675 )أمستردام  فالكنبورغ 
في  متخصصًا  رسامًا   )1721 ـ 
رسم الطيور والزهور ومشاهد 

الصيد، والمناظر الطبيعية. 
إلى   1701 العام  في  أرسل 
إداري،  كمسؤول  سورينام 
ويتسن  لممتلكات  ورسام 
بعبيدها  مزارع  )ثلاث 
فرسم  وطيورها(،  وحيواناتها 
والنباتات  والطيور  العبيد 
أقرضه  أن  وبعد  النادرة، 
تعهد  جيلدر،   200 ويتسن 
ثلاث  برسم  فالكنبورغ 
وعشر  صامتة  طبيعة  لوحات 
أخر للعبيد وتفاصيل حياتهم 

اليومية في المزارع.
سكان  كان   ،1706 العام  في 
من  يتألفون  ويتسن  مزارع 
فيهم  )بمن  بيض  رجال  ثلاثة 

فالكنبورغ(، و148 عبدًا. 
عامين،  بعد  فالكنبورغ  عاد 
وهو مريض بشدة، ولم يمكث 

كثيراً حتى مات.

تأليف: فابيو كاياني، كاثرين كوبام

بعد  ما  أدب  من  مهملًًا  جانبًا  الكتاب  هذا  يتناول 
الاستعمار، مُسهمًًا في فهم أعمق للثقافة والمجتمع 
العراقيين. يتضمن دراسةً أصليةً للمشهد الثقافي في 

بغداد في أربعينيات وخمسينيات القرن العشرين.
يُحلل المؤلفان الكتابات العراقية من منظور ما بعد 
الرائدة  الأعمال  ويدرسان  والمقارن،  الاستعماري 

الأولى للرواية العراقية.
العراقيين  الروائيين  لأعمال  الاستكشاف  هذا  يبدأ 
استعراضٍ  إلى  ينتقل  ثم  الأولى،  الرائدة  بالأعمال 
بغداد في  بالحياة في  النابض  الثقافي  للمشهد  موجزٍ 

فترة أربعينيات وخمسينيات القرن العشرين. 
يوُلي الكتاب اهتمامًا خاصًا بالتحليل النصي المفُصّل، 
وتقييم ومقارنة الجوانب الجمالية والشعرية للأعمال 
الرئيسية لأربعة كتُّاب يُشكّلون محور الكتاب، هم: 
طعمة  وغائب   ،)1998 ـ   1921( نوري  الملك  عبد 
الصقر  عيسى  ومهدي   ،)1990 ـ   1927( فرمان 
 ،)2008 ـ   1927( التكرلي  وفؤاد   ،)2006 ـ   1927(
الذين بدأوا جميعًا الكتابة في أو حول العقد المحوري 

من خمسينيات القرن العشرين.
حسب المؤلفين فأنّ الرواية العراقية نضجت وبلغت 
ذروة إبداعها الفني بواسطة أعمال هؤلاء الكتُّاب. 
وتعُدّ أفضل أعمالهم من بين أكثر التصويرات تعقيدًا 
لخصوصيات الحياة في العراق وللحالة الإنسانية في 

البلاد عمومًا.
الأعمال  لمجموعة  قيّمة  تحليلية  مساهمة  الكتاب 
الكافية،  بالدراسة  تحظَ  لم  التي  العراقية  الروائية 
فقط  ليس  اهتمام  ستجذب  أنها  المؤكد  من  والتي 
من  كل  بل  الأدبي،  والتحليل  العربي  الأدب  دارسي 

يهتم بالرواية والترجمة الأدبية والثقافة العراقية.
يُسدّ هذا الكتاب ثغرةً كبيرةً في الدراسات النقدية 
كتاب  أول  كونه  الإنكليزية،  باللغة  العربي  للأدب 

رئيسي عن الرواية العراقية الحديثة. 
اللغة  قسم  في  العربية  اللغة  كياني  فابيو  يُدرّس 
على  بحثه  ويركز  أندروز،  سانت  بجامعة  العربية 
باللغتين  الحديثة. تشمل منشوراته  العربية  الرواية 
الإنكليزية والإيطالية، دراسةً بعنوان “الرواية العربية 
)روتليدج:  يالو”  إلى  راما  من  الابتكار  المعاصرة: 
2007( عن الرواية )ما بعد المحفوظية(، ودراسات 

عن يوسف إدريس وإدوار الخراط وإلياس خوري.
اللغة  في  محاضرة  كوبام  كاثرين  المشاركة  المؤلفة 
العربية وآدابها بجامعة سانت أندروز. نشرت أبحاثاً 
عن أدب يوسف إدريس، ونجيب محفوظ، وإدوار 
الشيخ. كما  وحنان  الإله حمدوشي،  وعبد  الخراط، 
ترجمت أعمال أدونيس، ونجيب محفوظ، ومحمود 

درويش، وحنان الشيخ، وفؤاد التكارلي، وغيرهم.

الكتاب: الرواية العراقية: 
كتاّب بارزون ونصوص أساسية

تأليف: فابيو كياني وكاثرين كوبام
عدد الصفحات: 280 صفحة

الغلاف: ورق مقوى عادي
الرقم الدولي: 9780978641413

الناشر: جامع أدنبرة

ديرك فالكنبورغ )1675 ـ 1721(ديرك فالكنبورغ، رقصة العبيد في مزرعة قصب السكر في سورينام 1706، زيت على قماش، 58 × 45.5 سم. 

ر�سالة الطريق الثقافي الإإلكترونية 
info@tareekthakafi.com

 191November 2026 19 كانون الثاني/ نوفمبر


